# कृष्णवू भीवव मध्य-वाणी

শ্রীগৌড়ীয়াচার্য্যভাস্কর সর্ব্বশাস্ত্রসিদ্ধান্তবিৎ
ও বিষ্ণুপাদ পরমহংসকুলচ্ডামণি শ্রীল ভক্তিরক্ষক শ্রীধর দেবগোস্বামী মহারাজের ৯৩ তম শুভাবিভাব-বাসরে

# —वन्दवकुभुसाअवि —

শ্রীটেডগ্র-সারস্থত কৃষ্ণাস্থীলন সংগ রেজি: ৪৮৭ দমদম পার্ক, কলি-৫৫

### শ্রীশীগুরুগৌরাঙ্গে জয়তঃ

# कृष्णनू भीवन मध्य-वाणी

শ্রীগোড়ীয়াচার্য্যভাস্কর সর্বেশাস্ত্রসিদ্ধান্তবিং ওঁ বিষ্ণুপাদ পরমহংসকুলচ্ডামণি শ্রীল ভক্তিরক্ষক শ্রীধর দেবগোস্বামী মহারাজের ৯৩ তম শুভাবিভাব-বাসরে

# —वन्तवकुभुसाअलि—

শ্রীচৈতন্য-সারস্বত কৃষ্ণাসুশীলন সভ্য রেজিঃ ৪৮৭ দমদম পার্ক, কলি-৫৫

### প্রাপ্তিস্থান ঃ—

### ঐাঠৈতন্য-সারস্বত-রুষ্ণানুশীল-সঞ্চা

(রেজিষ্টার্ড নং—এস/৪৬৫০৬)
৪৮৭, দমদম পার্ক (৩ নং পুকুরের নিকট
কলিকাতা ৭০০০৫৫। ফোন নং ৫৭ ৩২১৩

### শ্রীচৈতন্য-সারস্বত মঠ

কোলেরগঞ্জ, পোঃ নবদ্বীপ, জেলা নদীয়া, পঃ বঃ, ফোন-নবদ্বীপ-৮৫

## শ্রীচৈতন্য-সারস্বত কৃষ্ণানুশীলন-সঙ্ঘ ( গীতাশ্রম )

গৌরবার সাহী, স্বর্গদার, পুরী—পিন ৭৫২০০১—উড়িয়া

## শ্রীচৈতন্য-সারস্বত আশ্রম

গ্রাম + পোঃ হাপানিয়া, জেলা বর্দ্ধমান।

পশ্চিমবঙ্গ।

নবদ্বীপস্থ শ্রীটেতত্ম-সারস্বত প্রিণ্ডিং ওয়ার্কস হইতে শ্রীহরিচরণ ব্রহ্মচারী ও শ্রীরামচন্দ্র ব্রহ্মচারী কর্তৃক মুদ্রিত।

### জী শী গুরুগৌ বাঙ্গৌ-জয়তঃ

## শ্রীচৈতন্য-সারস্বত-ক্রঞাতুশীলন-সংঘের

—: রেজিষ্টার্ড পরিচালক সমিতি:—

#### প্রতিষ্ঠাত্য-সভাপতি

ওঁ বিষ্ণুপাদ পরমহংস পরিব্রাজকাচার্য্যবর্ষ্য সর্ববশাস্ত্রসিদ্ধান্তবিৎ অষ্ট্রোত্তরশৃত**দ্রী** শ্রীমন্ত ক্তিরক্ষক শ্রীধর দেবগোস্বামী মহারাজের অফুকম্পিত ও মনোনীত

## বর্ত্তমান সভাপতি-আচার্য্য পরিব্রাজকাচার্য্য শ্রীমন্তক্তিসুন্দর গোবিন্দ মহারাজ

সম্পাদক— উপদেশক পণ্ডিত শ্রীপ্রপন্নরুষ্ণ ব্রহ্মচারী

শ্রীটেতিতা-সারস্ত কৃষ্ণাকুশীলন সভ্য (রেজিঃ) ৪৮৭ নং দমদম পার্ক, কলিকাতা ৭০০০৫৫ হইতে প্রেকাশিতি।

### শ্রীশ্রীগুরু-গৌরাঙ্গে জয়ডঃ

## পরমপূজ্যপাদ আচার্য্যবর্য্য শ্রীশ্রীল শ্রীধর দেবগোদ্বামী মহারাজের ৯৩-তম শুভ আবির্ভাব তিথি পূজাবাসরে

# — ३ मीन-शित्तत्र अपि-शुष्त्राञ्जलि ३—

## শ্রীগোড়ীয়-আচার্য্যবর্ষ্য পরমপূজ্যপাদ ত্রিদণ্ডিদেবগোস্বামী শ্রীপাদ ভক্তিপ্রমোদ পুরী মহারাজ

আগামী ৯ দামোদর (৫০১ গৌরাক ), ২৯ আশ্বিন (১৩৯৪ বঙ্গাক ), ১৬ অক্টোবর (১৯৮৭ খুটাক ) শুক্রবার কৃষ্ণনবমী তিথিতে হঁ প্রীনিত্যানন্দায়য় প্রীল বীরচন্দ্র প্রভুর শুভ আবির্ভাব-তিথিপ্রজা-বাসরে প্রীধাম নবদ্বীপ প্রীচৈতন্ত-সারহত মঠের অধ্যক্ষ আচার্য্যবর্ষ্য পরম প্রুনীয় ত্রিদন্তিশ্বামী প্রীপ্রীমন্তক্তিরক্ষক প্রীধর দেবগোশ্বামী মহারাজের ত্রিনবভিতম (ত্রাধিক নবভিতম বা ৯৩ তম) পরম মঙ্গলময়ী আবির্ভাব-তিথিকে আমি পরমাদরে কায়মনোবাক্যে বন্দনা করিবার সৌভাগ্য বরণ করিছেছি। তিনি আমার তিন বৎসরের বয়োজ্যেষ্ঠ সতীর্থ, শুধু বয়সে জ্যেষ্ঠমাত্র নহেন, বৈষ্ণবোচিত যাবতীয় গুণে সাধনে-ভরুনে তিনি আনা অপেক্ষা অনম্ভ গুণে প্রেষ্ঠ, আমার পরমপ্রুা, তাঁহার প্রীচরণরেণু আমার মাণার মণি। বৈষ্ণবাচার্য্য উন্প্রীল নরোত্তম ঠাকুর মহাশয় তাঁহার প্রার্থনা মধ্যে বৈষ্ণব-মহিমা এইরূপ কীর্ত্তন করিয়াছেন—

"ঠাকুর বৈষ্ণব পদ অবনীর স্থসম্পদ

শুন ভাই হঞা এক মন।

আশ্রয় লইয়া ভজে তারে কৃষ্ণ নাহি ত্যজে

আর সব মরে অকারণ॥

বৈষ্ণর-চরণ-জল প্রেম ভক্তি দিতে বল

আর কেহ নহে ব**ল**বস্তু।

বৈষ্ণব-চরণ-রেণ্ মস্তকে ভূষণ বিমু

ু আর নাহি ভূষণের অস্ত॥

তীর্থজল পবিত্র গুণে লিখিয়াছে পুরাণে

সে সব ভক্তির প্রবঞ্চন।

বৈঞ্বের পাদোদক- সম নহে এই সব

যাতে হয় বাঞ্চিত পূরণ॥

বৈষ্ণব সঙ্গেতে মন আনন্দিত অনুক্ষণ

সদা হয় কৃষ্ণ পরসঙ্গ।

দীন নরোত্ম কান্দে হিয়া ধৈর্ঘানাহি বালে

মোর দশা কেন হৈল ভঙ্গ।"

আমি মূর্থাদিপি মূর্থ, ভাষা-জ্ঞানশৃত্য, তাহাতে সাধন-ভদ্তনহীন, কোন যোগ্যভাই নাই, তাই আজে কেবল পুজ্যপাদ মহারাজের শুভ আবির্ভাবতিথিতে তাঁহার শ্রীপাদপদ্মে সর্বান্তঃকরণে আমার অন্তর্গুদয়ের নিদ্ধপট প্রণতিপুপাঞ্জলি, নিবেদন করিতেছি। অণোষদরশী গুরুপ্রেষ্ঠ ভদ্তনবিজ্ঞ বৈষ্ণবপ্রবর তিনি, আজ দাতা-কল্পতরুক-'ভূরিদা' হইয়া আমার সমগ্র জীবনের জ্ঞাত অজ্ঞাতসারে কৃত সকল অপরাধ—ক্রটি-বিচ্যুতি ক্ষমা করিয়া দীনাধম আমার প্রতি প্রসন্ন হউন, 'শ্রীগুরু-বৈষ্ণবচরণে মতি হউক'—অমায়ায় এই আশীর্বাদ প্রদান করুন। আমার অধন্য জীবন ধন্য হউক—সার্থক হউক।

"মায়ারে করিয়া জয় ছাড়ানো না যায়।

সাধু-গুরু-কৃপা বিনা না দেখি উপায়॥"

পরমারাধ্য প্রভূপাদের নিজজন তিনি, তাঁহার কুপা হইলেই প্রভূপাদের কুপা-ধন্য হইবার সৌভাগ্য লাভ করিতে পারিব। আমাদের নিত্যলীলা-প্রবিষ্ট সতীর্থ পূজ্যপাদ মাধ্ব গোস্বামী মহারাজ-প্রমুথ সকল বৈফবই পূজ্যপাদ জ্রীধ্রমহারাজের প্রতি যথাযোগ্য মর্য্যাদা প্রদর্শন করিয়া গিয়াছেন।

ভক্ত-প্রেমবশ্য ভগবান্ তাঁহার নিজ প্রিয়তম ভক্তের পূজাকে নিজের পূজা হইতেও শ্রেষ্ঠ বিলয়া বিচার করেন — 'মন্তক্ত পূজাভাধিকা— অর্থাৎ আনার ভক্তের পূজা আনা হইতে বড়,' ইহা তাঁহারই শ্রীম্থবাক্য। শ্রীংরি ভক্তিবিলাসে আগম-বাক্য উদ্ধার করিয়া দেখান হইয়া ছ,— প্রহ্লাদের হংখনাশার্থ বৈশাখ মাসে যে শ্রীনৃসিংহ দেবের আবির্ভাবতিথি— 'নৃসিংহচতুর্দদশী'র উদ্ভব, সেই তিথিতে শ্রীশ্রীনৃসিংহদেবের পূজার পূর্কেই স্বাপ্ত ভক্তরাজ প্রহ্লাদের পূজা বিহিত হইয়াছে—

"প্রহলাদ-ক্লেশনাশার যা হি পূণ্যা চতুর্দ্ধশী।

পূজয়েত্তত যত্নেন হরেঃ এফাদমগ্রতঃ॥"— হঃ ভঃ বিঃ ১৪।১৫৪

বাংলা ভাষার আদিকবি শ্রীল বৃন্দাবন দাস ঠাকুর-তাঁহার শ্রীচৈতন্মভাগবত গ্রন্থর মঙ্গলাদ্র চরণে শ্রীচৈতন্তদেবের বন্দনার পূর্বেরই শ্রীচৈতন্যপ্রিয়গোগ্রীর চরণে দণ্ডবং প্রণতি জ্ঞাপনপূর্বেক কহিতেছেন -

> "এতেকে ▼িঃলুঁ আগে তত্তের বন্দন। জাতএব আছে কাৰ্য্যসিদ্ধির লক্ষণ॥"——ৈঃ ভাঃ আ ১৷১০।

সুধরাং ভক্তের বন্দনা, ভক্তের গুণগাথ। কীর্ত্তন না করিলে কৃষ্ণকীর্ত্তন জিহ্বায় কুর্ত্তি পায় না, ভক্তের কুপা না হইলে কৃষ্ণকুপা সুদ্রপরাহত হইয়া পড়ে। কিন্তু হায়! 'বৈষ্ণবের গুণগান করিলে জীবের ত্র: গ" ইহা শত শতবার সাধুমুখে শুনিয়াও নিজ অযোগ্যতা বা ভাগ্যদোষে তাহা করিতে পারি না। পরতঃখতঃখী কৃপাদুধি বৈষ্ণবঠাকুর ঘদি আমাকে অমায়ায় কুপা করেন, তাহা হইলেই তাহাদের গুণকীর্ত্তনে যোগ্যতা পাইয়া এই তুর্বেলা লেখনী সবলা হইয়া ধন্য হইতে প্রবিবে।

কলিযুগপাবনাবতারী শ্রীগৌরহরির করুণাশক্তির মূর্ত্তবিগ্রহ শ্রীল প্রভুপাদ যখন ১৯১৮ সালে ফাল্তনী পূর্ণিমায় জ্রীধান মায়াপুরে ত্রিদণ্ড সন্ন্যাস গ্রহণলীলা আবিষ্কার করতঃ জ্রীননাহাপ্রভুর শুদ্ধ-ভক্তিসিদ্ধান্তবাণী জগতে প্রচার-কার্য্য আরম্ভ করিলেন, তখন শ্রীমন্মহাপ্রভুরই অলৌকিকী কুপায় তাঁহার বিভিন্ন যোগ্যতা সম্পন্ন নিজজনগণ প্রভূপাদের কার্য্যে সহায়ত। করিবার জন্ম চতুদ্দিক্ হইতে তাঁহার শ্রীচরণাস্তিকে আসিয়া মিলিত হইতে লাগিলেন। শ্রী শদ শ্রীধর মহারাজ অন্যতম। তিনি উচ্চ ব্রাহ্মণ-কুলে, বিশেষতঃ পণ্ডিতবংশে উচ্চশিক্ষিত—ইংরাজী, সংস্কৃত ও বাংলা ভাষায় স্থপণ্ডিত, অথচ আভিজাত্য পাণ্ডিত্যাদির অভিনানশূতা। তাঁহার পূর্বেনাম—জ্রীরামেন্দ্র স্থুন্দর ভট্টাচার্য্য। প্রভুগাদ তাঁহাকে মন্ত্রদীক্ষা দানের কিছুদিন পরেই শান্ত্রজ্ঞান সম্পন্ন, পাঠ-বক্তৃতাদি বিষয়ে প্রচার-কার্য্বোর উপযোগী ও বিষয়-বিরক্ত জানিয়া ত্রিদণ্ডসর্গাস প্রদান করিলেন এবং নামকরণ করিলেন—ত্রিদণ্ডিভিক্ষ শ্রীভক্তিরক্ষক জীধর। পুজ্যপাদ মহারাজ জীগুরুপাদপােমর কুপাশক্তি-সঞ্চারিত হইয়া ভারতের বিভিন্ন স্থানে বহু বিদ্বনাগুলী-মণ্ডিত সভায় শুদ্ধভক্তিপ্ৰতিকূল অপ্সিদ্ধান্ত খণ্ডনপূৰ্বে চ শুদ্ধভক্তির অহ্কূল সুদিদ্ধান্ত স্থাপন ক্রিতে লাগিলেন। তাঁহার সজাস্ত্র-সিকান্ত-স্থাপন-নৈপুণ্য-দর্শনে পরমারাধ্য প্রভূপাদ আনুদ্র সুখানুভব করিতে থ কিলেন। বস্তুতঃ তাঁগার প্রভুদত্ত 'ভক্তিরক্ষক শ্রীধর' নান সার্থক হইল। শ্রীধ স্বানিপাদ যেনন 'ভক্ত্যেকরক্ষক'—শ্রীধরঃ সকলং বেত্তি শ্রীনৃসিংহপ্রসাদতঃ', তেমন ভক্তপ্রবর শ্রীধর মহারাজও ভগবদভিন্ন-প্রকাশ-বিগ্রহ শ্রীগুরুপাদপদ্মের প্রচুর কুপাশীর্কাদ-ভাজন হইয়া তাঁহাকে প্রচুর স্থাদান করিতে লাগিলেন। জ্রীপাদ জ্রীধা মহারাজ, জ্রীপাদ ভক্তিপ্রদীপ তীর্থ মহারাজ, শ্রীমন্ত ক্রিবেক ভারতী মহারাজ, শ্রীনন্ত ক্রিহারয় বন মহারাজ, শ্রী বাদ অপ্রাক্ত ভক্তিসারঙ্গ গোস্বানী প্রভু (পরে শ্রীপাদ ভক্তিসারঙ্গ গোষামী মহারাজ ), শ্রীপাদ হয়গ্রীব ব্রহ্মচরে (পরে ভিদণ্ডিমামী শ্রীমন্তক্তিদয়িত মাধব গোস্বামী মহারাজ) প্রম্থ কৃতী সন্যাসী ওব্রহ্মচারী শিষ্মগণের সাহচর্য্যে প্রভুপাদ ভারতের বিভিন্ন স্থানে শুদ্ধভক্তি-প্রচারকেন্দ্র স্বরূপ মঠ-মন্দির স্থাপন-পূর্বেক বিপুল উভ্যে প্রীচৈতন্ত্র-বাণী প্রচার করিতে লাগিলেন। বহু ভক্তিগ্রন্থ মুদ্রিত হইল, দৈনিক, সাপ্তাহিক, পাক্ষিক ও মাসিক — ছয়থানি পত্রিকা প্রভুপাদের প্রচার কার্য্যে সহায়ভা করিতে লাগিল। শ্রীল প্রভুপাদের ইচ্ছায় পাশ্চান্ত্যদেশে পর্যান্তর প্রচার প্রসারিত হইল। পৃক্র্যপাদ শ্রীধর মহারাজের এক একটি বক্তৃতা এক একটি Thesis তুল্য। আমি একবার তাঁহার গীতা-সম্বন্ধে ভাষণ প্রবিশ্ব করিয়া অত্যন্ত বিশ্বিত হইয়াছিলাম।

আমাদের অত্যন্ত ছংখের বিষয়—পরমারাধ্য প্রভুপাদ শীত্রই তাঁহার প্রকটলীলা সম্বরণেছায় বিগত ১৯০৬ সালের শেষভাগে অপ্রকটলীলাবিদ্ধারের পূর্বদিবস তংপ্রিয়তম জ্রীপাদ শ্রীধরমহারাজের প্রতি বিশেষ অম্প্রহ-প্রকাশেছায় তাঁহার অভিপ্রিয় শ্রীল নরোত্তম ঠাকুর মহাশয় রচিত শ্রীরূপ-মঞ্জরীপদ, সেই মোর সম্পদ, সেই মোর ভজন পূজন" ইত্যাদি গীভিটি শ্রীপাদ শ্রীধর মহারাজকে কীর্ত্তন করিতে বলিলেন। প্রভুপাদের অন্তর্গত উদ্দেশ্য না বুরিয়া কোনভক্ত তথায় উপস্থিত কোন স্মরতালজ্ঞ ব্যক্তিকে তাহা গান করিতে বলিলে প্রভুপাদ বিরক্ত হইয়া বলিলেন—আমি কি এখন স্মরতালজ্ঞ ব্যক্তিকে তাহা গান করিতে বলিলে প্রভুপাদ বিরক্ত হইয়া বলিলেন—আমি কি এখন স্মরতালজ্ঞ ব্যক্তিকে তাহা গান করিতে বলিলে প্রভুপাদ বিরক্ত হইয়া বলিলেন—আমি কি এখন স্মরতালজ্ঞ ব্যক্তিকে তাহিতিছি গুলীধরমহারাজই গান করুন। তাহাই হইল। মহারাজের গান শুনিয়া প্রভুপাদ অত্যন্ত আনন্দ প্রকাশ করিলেন। পরমারাধ্য প্রভুপাদের শ্রীমুথের বাণী—"ভক্তি-বিনোদ ধারা কথনও রুদ্ধ হ'বে না, আপনারা আরও অধিকতর উৎসাহের সহিত ভক্তিবিনোদ-মনোহভীপ্ত প্রচারে ত্রতী হ'বেন।" ঠাকুর ভক্তিবিনোদ 'রূপাহুগবর' মহাজন। তাহার ধারা সংরক্ষণের জন্মই শ্রীল প্রভুপাদ শ্রীপাদ শ্রীধরমহারাজ প্রমুখ তাহার নিজ্জনগণকে তৎপর হইবার নিহিত শ্রীরূপমন্তরীপদ' ইত্যাদি কীর্তন শ্রেবণেচ্চা প্রকাশদ্বায় ইক্লিত করিয়া গোলেন। স্মত্রাং পৃদ্ধাণাদ মহারাজ দীর্ঘজীবন লাভ করিয়া আমাদিগকে রূপানুগধারায় শ্রীভক্তিবিনোদমনোহভীপ্ত প্রচারে উৎসাহ প্রদান করুন, ইহাই শ্রীগুরুপাদপ্রের আমরা অন্তর্কার প্রভুপিন স্বিভিত্তিতি নিম্বন্তর্কেও কর্বযেত্তে সকাত্রর প্রার্থনা জানাইতেছি।

আমাদের অত্যন্ত আনন্দের বিষয়—পুজাপাদ মহারাজের শ্রীমুখনিঃস্ত শুদ্ধভক্তি সিদ্ধান্ত-বাণীতে আকৃষ্ট হইয়া পাশ্চাত্যদেশীয় বহু সারগ্রাহী সদ্ধর্ম-শ্রবণ বিপাস্থ মহাত্মাগণ শ্রীধান নবদ্বীপস্থ শ্রীচৈতন্ত-

সাবস্বত মঠে আসিয়া মহারাজের জ্রীমুখে প্রশ্নেত্র মুখে ইংরাজী ভাষায় হরিকথা প্রবণ করতঃ তাহা "Tape-record" করিয়া লইয়া পরে ভাহা প্রস্থাকারে লিংপিবদ্ধ করিয়াছেন। এইরূপে কএকখানি মহামূল্য প্রস্থানিত হইয়া পাশ্চান্ত্যের বিদ্বংসমাজে পূজ্যপাদ মহারাজের জ্রীমুখে ক্রত পরমারাধ্য জ্রীল প্রভুপাদের জ্রীমুখনিঃস্ত জ্রীচৈতক্সবাণীর অসমোর্দ্ধ, মাধুর্য্য-বৈশিষ্ট্য সম্বান্ধ বহু গবেষণা চলিতেছে। জ্রীপাদ মহারাজের নিত্য নব-নবায়মান ভাব-বৈচিত্র্য সহ হরিকথা কীর্ত্তন সত্যই অভীব স্থাকর্পরিয়ায়ন। ক্রদ্ধালু শুক্রায়ু মাত্রেই তাঁহার কথামূতপরিবেশন-ভঙ্গীকে সর্ব্বভোভাবে সমাদর করিয়া থাকেন। গুণগ্রাহী ভাগ্যবান্ ভক্ত মাত্রই তাঁহার গুণগ্রামে মুগ্ধ না হইয়াই পারেন না।

তাঁহার সংস্কৃত ভাষায় রচিত কএকটি স্তোত্র পাঠ করিয়া স্বয়ং শ্রীল প্রভুপাদই তাঁহার প্রকটকালে প্রচ্ন আনন্দ প্রকাশ করিয়া তাঁহাকে প্রচ্ন আশীর্কাণী বর্ষণ করিয়া গিয়াছেন। শ্রীগুরুপাদপদ্ম তাঁহার যে কি অপূর্বে অকুরাগন্মী ভক্তি বিরাজিত, তাহা তাঁহার একটি "মুস্কনার্ক্,দরাধিতপাদ্মৃণং" স্তোত্রেই স্মৃত্রপে পরিস্কৃট। আমাদের প্রায় সকল মঠেই মহারাজের ঐ শ্রীশ্রীল প্রভুপাদপদ্ম স্তবকটি কীন্তিত হইয়া থাকেন। এতদ্বাতীত তাঁহার রচিত 'শ্রীনায়তদাস-প্রণতিপঞ্চক্র্, 'শ্রীনায়তদাস-লক্র্ন, 'শ্রীনাছতিকিবিনে,দবিরহদশক্র্ম, 'শ্রীমাদ্পৌরকিশোরনম্মারদশক্র্য, শ্রীনাদ্রপেপদরজঃ প্রার্থনাদশক্র্য, শ্রীশ্রীমন্নিত্যানন্দ্রাদশকর্য, 'শ্রীশ্রীল প্রভুপাদপ্রণতি', শ্রীন গদাধরপ্রার্থনা', 'শ্রক্ ডাংপর্যান্,' শ্রীগায়ত্রী নির্গলিতার্থন্', শ্রীপ্রস্বান্ধানন্দ্রস্তোত্র্য, 'শ্রীগোর-স্কর্লতি-স্ক্র্য্ প্রভৃতি স্থোত্র আমাদের নিভালীলাপ্রবিষ্ট ভক্তমানন্দী সভীর্থপ্রর শ্রীবাদ কৃষ্ণদান বাবান্ধী নহারাজ এবং নিভালীলাপ্রবিষ্ট তিন্তী গোশানী শ্রীগ্রীনন্ত্তিবিচার বাযাশ্বর মহারাজ হত্যন্ত প্রীতির সহিত্ব কীর্ত্রন ও আধাদন করিতেশ

প্রস্চারণ শ্রীপ্র নির দেব গোস্থামী মহারাক্সের সম্পাদকতায় শ্রীপ্রীল রূপগোরানিবাদের সমগ্র "ভক্তিরসামৃতসিমু" প্রস্থানি শ্লোক, টীকা, অন্বয় ও বঙ্গানুবাদসহ প্রকাশিত হইতেছে। এতদ্বাধীত শ্রীপ্রজীবনামৃত্য্ (প্রস্পাদ মহারাজের স্বর্চিত সংস্কৃত শ্লোক ও বঙ্গানুবাদ), শ্রীভিগবদগীতা (শ্লোক, অন্য ও বঙ্গানুবাদ সহ) প্রভৃতি ক্রকথানি প্রস্থ বঙ্গান্ধরে এবং ইংরাজীভাষায় নিম্লিখিত প্রস্মমূহ প্রকাশিত হইয়াছে—

1. Ambrosia in The Lives of The Surrendered Souls. 2. The Search for Sri Krishna Reality The Beautiful (Eng. & Spanish). 3. Sri Guru & His Grace (Eng. & Spanish). 4. The Golden Volcano of Divine Love (Eng. & Spanish). 5. Sri Srimad Bhagavad Gita. The Hidden Treasure of Sweet Absolute. 6. Sri Sri Prapanna Jivanamritam (Life Nectar of The Surrenderd Souls). 7. Loving Search For The Lost Servant. 8. Relative-Worlds. 9. Sri Sri Prema Dhama Deva Stotram (Beng. Eng. Hindi. Spanish. Dutch & French). 10. Reality By Itself & For Itself. 11. Levels of God Realization The Krishna Conception. 12. Evidencia. 13. Sri Gaudiya Darsan. 14. The Bhagavata. 15. Sadhu-Sangha (Monthly). 16. La Busqueda De Sri Krishna. 17. The Search. 18. The Divine Message. 19. Haridas Thakur, 20. The Guardain of Devotion. 21. Lives of The Saints. 22. Subjective Evolution. 23. Ocean of Nectar. পাশ্চান্তাদেশে বিদ্বৎসমাজে ঐ গ্রন্থ গুলি বিশেষভাবে সমাদৃত হইতেছে।

আমাদের আরও আনন্দের বিষয় যে, পাশ্চাত্যদেশের বহু-সত্যানুসন্ধিৎস্থ সজ্জন পূজ্যপাদ মহারাজের শ্রীমুখে ভগবৎকথা শ্রবণে আকৃষ্ট হইয়া তাঁহার শিশুত্ব গ্রহণ করিয়াছেন এবং তাঁহার আনুগত্যে বিপুল উভামে ভজন সাধনে ব্রতী হইয়াছেন। তাঁহাদের উৎসাহে পাশ্চাত্যের বহু স্থানে প্রচার-কেন্দ্র স্বরূপ মঠ-মন্দিরও সংস্থাপিত হইয়াছে।

পূজ্যপাদ মহারাজ অতিবৃদ্ধ হইলেও প্রায়শঃ শায়িত বা অর্দ্ধ শায়িত অবস্থায় একস্থানে থাকিয়াই দিগ্দিগন্তে শ্রীচৈতন্যবাণী প্রচার করিয়া মহাপ্রভুর শ্রীমুখ-নিঃস্ত—

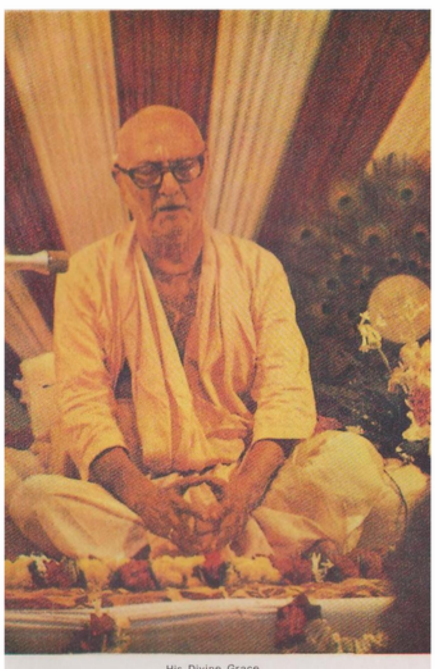
"পৃথিবীতে আছে যত নগরাদি গ্রাম। সর্ব্বত্র প্রচার হইবে মোর নাম॥"

বাণীর সার্থকতা সম্পাদন করিতেছেন।

প্রমদ্যাল গৌরস্থান তাঁহার নিজজনকে দীর্ঘজীবন প্রদান করিয়া তদ্ধারা তাঁহার বাণী, জগতে আরও অধিককাল ব্যাপকভাবে প্রচার করান, ইহাই আজ আমর। সকলে সর্বান্তঃকরণে সমবেতকঠে তচ্চরণে প্রার্থনা জানাইতেছি।

জয় শ্রীশ্রীগুরু-গৌরাঙ্গস্থাদর শ্রীরাধা-গোবিনদ স্থানদর জী কী জয়।
জয় সপার্ষদে—সপরিকর পরম পু্জ্যপাদ শ্রীশ্রীল শ্রীধর দেব গোস্থামী মহারাজ কী জয়।
জয় শ্রীশ্রীনবদ্বীপধাম কী জয়। শ্রীচৈতত্য-সারস্বত মঠ কী জয়॥

-( \* )-



His Divine Grace
SRILA BHAKTI RAKSHAK SRIDHAR DEV
GOSWAMI MAHARAJ

### শ্রীশ্রীগুরু গৌরাকৌ জয়ডঃ

# শ্লীগুরু-তত্ত্ব

## ত্রিদণ্ডিদেবগোস্বামী শ্রীরক্ষতৈতত্য-মঠাচার্য্য পূজ্যপাদ শ্রীমন্তক্তি কমল মধুসূদন মহারাজ

"একমেবাদিতীয়ন্" এই বেদান্ত বাক্যে একটি মাত্র তত্ত্বই স্বীকৃত হইয়াছেন। অদ্য়জ্ঞানতত্ত্ব ব্রজেন্দ্রনন্দনই সেই পরাৎপর তত্ত্ব। একাধিক স্বতন্ত বেদাকুগ শাস্ত্র স্কুটুভাবে আলোচিত
হইলে এই সিদ্ধান্তই নির্ণীত হয় যে সেই অদ্য়জ্ঞান-তত্ত্ব বস্তু অচিন্ত্য-শক্তিসম্পন্ন বলিয়া
অনস্ত চিদ্বিলাসপরায়ণ। তিনি অনস্তরূপে বিলাসপরায়ণ হইলেও তাঁহার অদ্য়ত্বের হানি হয় না।
বিষয় এবং আশ্রয়ের সম্মিলনেই চিদ্বিলাস সম্পাদিত হয়। বিষয়-জাতীয় বস্তু স্বয়ং সম্পূর্ণ হইলেও
চিদ্বিলাসের চমৎকারিতা প্রকাশের জন্ম আশ্রয়ের অপেক্ষা আছে। বিষয় কৃষ্ণ এবং আশ্রয়
রাধারাণী—উভয়েই পূর্ণ বস্তু। বিষয়ের স্থাৎপাদনের জন্ম আশ্রয়-জাতীয় রাধারাণী অনস্তরূপে কায়বৃহে প্রকাশ করতঃ লীলার সহায়তা করিয়া থাকেন। শ্রীপ্তরু-তত্ত্ব একটী স্বয়ং স্বতন্ত্র
তত্ত্ব নহেন, পরস্তু অদ্যুক্ত নতত্ত্বের সহিত সমাগ্লিষ্ট পূর্ণ তত্ত্ব (Divine Counter-whole).
বিষয়-জাতীয় তত্ত্ব যেপ্রকার বিভিন্ন সময়ে বিভিন্নরূপে অবতীর্ণ হইয়া অধর্ম্ম নাশ ও ধর্ম্ম
সংস্থাপন কার্য্য করতঃ জগতের নিত্য কল্যাণ বিধান করেন; আশ্রয়-জাতীয় তত্ত্বও তত্রেপ
বিভিন্ন সময়ে অবতীর্ণ হইয়া জীবোদ্ধার কার্য্য করিয়া থাকেন।

স্বয়ং ভগবান আশ্রয়ের ভাবে বিভাবিত শ্রীগৌরসুন্দর জগতে অবতীর্ণ ইইয়া চিল্লীলামিথুন শ্রীরাধা-গোবিন্দের অপ্রাকৃত রসের পরাকাষ্ঠার কথা জানাইয়া গিয়াছেন। বিপ্রলন্তরসবিগ্রহ শ্রীগৌরস্থানর স্বয়ং সেই রস আস্বাদন করতঃ তাঁহার অন্তরঙ্গ ভক্তগণকে শিক্ষা দিয়া গিয়াছেন। আশ্রয়ের ভাব-কান্তিসম্বলিত গৌরহরি জগদ্গুরুরাপে নিজে আচরণ করতঃ জগৎকে শিক্ষা দিয়াছেন। তাঁহার চিঃত্রে গুরুত্বের পরাকাষ্ঠা প্রকাশ পাইয়াছে। বেদ এবং বেদানুগ শাস্ত্রের অতি সুগৃঢ় রহস্য যাহ। ইতঃপূর্নের্ব কথনও প্রকাশিত হয় নাই, তাহাই শ্রীগৌরহরির চিঃত্রে প্রকাশিত হইয়াছে। বায়ুপুরাণোক্ত—

"আচিনোতি য: শাস্ত্রার্থনাচারে স্থাপয়ত্যপি। স্বয়মাচরতে যম্মাদাচার্য্য শুনে কীর্ত্তিড:॥"

—বাক্যের মূর্ত্ত-বিগ্রহ শ্রীগৌরহরির জীবনের প্রতিটী কার্য্যই জীব-শিক্ষার জন্ম। তিনি স্বয়ং ভগবান হইয়াও শ্রীঈশ্বর পুরিপাদের নিকট দীক্ষা গ্রহণের লীলাভিনয় করতঃ জগৎকে শিক্ষা দিয়াছেন যে সদৃগুরুর শ্রীচরণাশ্রায় ব্যতীত জীবের পক্ষে কৃষ্ণভক্তি দূরে থাকুক ভবিসন্ধ উত্তীর্ণ হওয়াও সম্ভব হয় ভগবংশক্তিসমন্বিত আচার্যাবর্গ গুরু-পরম্পরায় জগতে অবতীর্ণ হইয়া জীবোদ্ধার-কার্য্য সম্পাদন করিয়া থাকেন। শ্রীগৌরম্বন্দর হইতে ভাগবত-পারম্পর্য্যে যে-সমস্ত গুরুবর্গ জগতে অবতীর্ণ হইয়া তাঁহার মনোহভীষ্ট পরিপুরণ-রূপ রূপ-রঘুনাথের বাণীআচার-প্রচার করিয়াছেন তাঁহাদের অন্যতম দশম অধস্তনবর শ্রীশ্রীদদ্ ভক্তিসিদ্বাস্ত সরস্বতী গোস্বামী ঠাকুর। শ্রীল সরস্বতী ঠাকুরের আচার্য্য-লীলায় যে প্রকার ব্যাপকভাবে শ্রীরূপ-রঘুনাথের বাণী প্রচার হইয়াছে তাহা পূর্ব্ব আচার্য্য-বর্গের চরিত্রে দেখা যায় না। সরস্বতী ঠাকুর বিপুল উভ্যমের সহিত সমগ্র বিশ্বে রূপ-রঘুনাথের বাণী কীর্ত্তনের যে অভিনব পদাসমূহ আবিষ্কার করিয়।ছিলেন তাহা সুধী সমাজ প্রম আদরের স্থিত গ্রহণ করিয়া কুতার্থ হইয়াছেন। তিনি তদাশ্রিত যে-সমস্ত ত্রিদণ্ডিপাদগণের দারা সমস্ত জগতে শ্রীগোরবাণী প্রচার করিয়াছেন শ্রী.গার-সারস্বত-ধারায় প্রপূজ্যচরণ শ্রীঞ্রীমদ্ ভক্তিরক্ষক শ্রীধর দেব গোস্বামী মহারাজ তাহার অন্যতম। তিনি গুরু-গত-প্রাণ- তাঁহার লেখনী এবং বকৃতার মধ্যে শ্রীল সরস্বতী ঠাকুরের ভাব-ধারার স্কুষ্ঠ সন্ধান পাওয়া যায়। গ্রীল প্রভুপাদের চিন্তা-প্রেত্তের অনুকৃলেই শ্রীল শ্রীধর মহারাজ সমস্ত বিষয় কীর্ত্তন করিয়া থাকেন। শ্রীগুরু-পাদপদ্মের মনোইভী**ষ্ট** পরিপুরণের জন্মই শ্রীল শ্রীধর মহারাজ জীবন উৎসর্গ করিয়াছেন। শরণাগত স্নিগ্ধ শিষ্মের হৃদয়ে ক্রীগুরুদেব আজু-প্রকাশ করিয়া থাকেন। তিনি গুরুদেবতালু হইয়া যে সমস্ত শাস্ত্র ব্যাখ্যা করিয়াছেন বা যে সমস্ত স্তব-স্তৃতি প্রবন্ধ-নিবন্ধাদি লিখিয়াছেন তাহার মধ্যে জ্রাল প্রভূপাদের মনোভাব সন্যক্রাপে অভিব্যক্ত হইয়াছে। সারস্বত্যন সবলেই শ্রীল শ্রীধর মহারাজের লেখনীর

প্রশংসা এবং আদর করিয়া থাকেন। তিনি শ্রীল সরস্বতী ঠাকুরের বিঘসাশীরূপে আত্ম-বিক্রয় করতঃ তদীয় ষণাসর্বন্ধ রূপ-রঘুনাথের বাণীর পিয়নরূপে উচ্চ-শিক্ষিত সমাজে প্রচার কার্য্য করিয়া ঠাকুরের মনোহভীষ্ট পরিপুরণ করিয়াছেন ও করিতেছেন। খ্রীল সরস্বতী ঠাকুরের অপ্রকটের কিছু পূর্বের তদীয় কক্ষের মধ্যে উপবিষ্ট মঠের বিশিষ্ট কয়েকজন বৈষ্ণবের সম্মুখে ঠাকুর মহাশয় শ্রীধর মহারাজকে শ্রীল নরোত্তম ঠাকুরের "শ্রীরূপ-মঞ্জুরীপদ, সেই মোর সম্পদ" গীতিটি কীর্ত্তন করিতে আদেশ করিলেন। **ঞ্রী**ধর মহারাজ কীর্ত্তনে বিশেষ অভিজ্ঞ নহেন বিশিয়া সংকোচ করায় জনৈক কর্তৃস্থানীয় বৈষ্ণব অন্য জনৈক বৈষ্ণবকে উং৷ কীর্ত্তন করিতে আদেশ করাতে ঞ্রীল প্রভুপাদ বলিলেন—আমি স্থুর-তাল-মান-লয় প্রবণ করিতে চাই না। জ্রীল প্রভুপাদের অভিপ্রায় বুঝিয়া শ্রীল শ্রীধর মহারাজই উহা কীর্ত্তন করিলেন। এই প্রকার লীলাভিনয়ের দারা শ্রীল প্রভূপাদ সুস্পষ্ট ইঙ্গিত করিয়া গিয়াছেন যে তাঁহার অবর্ত্তমানে খ্রীধর মহারাজ রূপাকুগ ধারার বৈশিষ্ট্য রক্ষা করিতে পারিবেন এবং তাঁহার সন্নাস নামেও ঐ প্রকার ইঞ্চিত রহিয়াছে। আমি তাঁহার সভীর্থ হইলেও তিনি আমার সন্যাস-গুরু। আমি শ্রীল প্রভুপাদের পদাশ্রিত হইবার পর হটতেই, আমি তাঁহার মুখে হরিকথা শ্রবণের সুযোগ পাইয়াছিলাম। আমি বহুপ্রকারে তাঁহার দ্বারা উপকৃত হইয়াছি। তাঁহার অকৃত্রিম স্থেহ আমি জীবনে কখনও ভুলিতে পারিব না। আমার বিল্যা-বুদ্ধির অভাব হেতু রূপ-রঘুনাথের বাণীর সুস্কা বিচার ধারণা করিতে অক্ষম, কিন্তু জ্রীল জ্রীধর মহারাজের মুথে হরিকথা প্রবণ করিলে আমার সন্দেহ নিরসন হয়। আমি আজ তাঁহার এই শুভ আবির্ভাব বাসরে শ্রীন প্রভুপাদ এবং শ্রীমমহাপ্রভুর শ্রীপাদপরে কায়-মনো-বাক্যে প্রার্থনা জানাইতেছি, যাহাতে তিনি আরও কিছু কাল সুস্থ শরীরে জগতে প্রকট থাকিয়া জগজ্জীবের নিত্য কল্যাণ বিধান করেন।

### দ্রীপ্রীগুরুগৌরাঙ্গে জয়তঃ

## প্রপূজ্বরণ পরমহংস পরিব্রাজকাচার্য্যবর্য্য শ্রীশ্রীমন্তক্তিরক্ষক শ্রীধর দেব গোস্বামী মহারাজের ত্রিনবতিতম শুভ স্বাবির্ভাববাসরে

# मीत्वत अनिकुत्रु आक्षित

### ত্রিদণ্ডিম্বামী শ্রীপাদ ভক্তিদর্শন আচার্য্য মহারাজ

( শ্রীবঙ্কিমচন্দ্র পণ্ডা কাব্য, তর্ক, তর্ক, বেদাস্ক, ভক্তি ভীর্থ )

মৃকং করোতি বাচালং পঙ্গুংলজ্বয়তে গিরিম্।
যংকৃপা তমহং বন্দে প্রমানন্দমাধাম্॥
বাঞ্ছা কল্লভক্রভাশ্চ কৃপাসিকুভা এব চ।
প্রতিনাং পাবনেভা বৈষ্ণবেভা নুমোনমঃ॥

আছ শ্রীরাধাকৃষ্ণমিলিততন্ শ্রীগোরস্ক্রেরপতিত সম্ধানিক প্রচারকপ্রবর ভাগবত প্রমহংস শ্রীশ্রীমান্তব্তিরক্ষক শ্রীধা দেবগোষ্বামী মহারাজের জগণমঙ্গল আবিভবিতিথিতে এই দীন মজ্ঞ তাঁহার অপ্রাকৃত শ্রীচরলকমলে সংখ্যাতীত প্রণতি নিবেদন করিছেছে। সচিদানন্দবিশ্রহ ষ্বয়ংভগবান শ্রীকৃষ্ণের জন্মদিন যের্প পবিত্র ও বন্দনীয়, তাঁহার প্রিষ্ণেনের জন্মদিনও সেইর্প পবিত্র এবং বাদনীয়। সম্বাস্ত্রন্বরেণ্য প্রোণকাননস্পার্ক্রণান শ্রীল শ্রীধর্ষ্বামিপাদের অনুহর্তনে আমি এই প্রণাম মন্ত্র উচ্চারণ করিতেছি। তাহার অর্থ বাহার কৃপা মুক্কে বাচাল করে, পুরুকে পুন্বভিন্তান করায়, সেই, প্রমানাদ্রমাধ্যকে আমি বন্দনা করি। প্রমানাদ্র শ্রীশ্রামিপাদের শ্রীগ্রের্দেব, মাধ্র ভাহার উপাস্য ভগবান শ্রীন্নির্দেহ, তাঁহার সহিত অভিন্ন রূপে বন্দনা করিয়াছেন। মুক্কে যাহার কথা বলার শন্তি নাই, পুরুল্গ যাহার চলিবার শন্তি নাই, যেমন যাহার হাত পা নাই সে গ্রহণ করে এবং চলে ( অপাণিপাদো জবনো গ্রহীতা ) এই শ্বেতান্বতের মন্ত্রের ন্যায়। এথানে যেমন ভগবানের হন্তপদ্ব অপাকৃত অর্থাং – আমাদের হন্তপদ্বে ন্যায় প্রাকৃত জড় নহে, যেমন — 'সাহিত্যরহিতঃ পঙ্গুমুণ্কভক্নিবাজিতঃ''

যাহার সাহিত্যজ্ঞান নাই তাহাকে পঙ্গা এবং যাহার তক'শাশ্রে জ্ঞান নাই তাহাকে মাক বাঝিতে হইবে। কেননা, মাখ্য অথে'র বাধ হইলে গোণ অথ' গ্রহণ করিতে হয়। যেমন এই জড় জগতের পিতামাতা, যে শিশা কাহাকে বাবা বলে বা মা বলে ইত্যাদি জানে না, তাহাকে 'এই তোমার বাবা এই তোমার মা' ইত্যাদির রাপ সম্বন্ধজ্ঞান শিক্ষা দেন, সেইরপে অপ্রাকৃত্যপিতা প্রীগারাদেব অপ্রাকৃতজ্ঞগতের জ্ঞানহীন শিশা মায়াবম্ধ জীবকে 'ভগবানা তোমার নিত্যসেবা' ইত্যাদিরপে অপ্রাকৃত সম্বন্ধজ্ঞান শিক্ষা থাকেন, যাহার অপর নাম 'দীক্ষা'। "দিবাং জ্ঞানং যতো দ্বাং কৃষ্ণাং পাপস্য সংক্ষয়মা। তক্ষাদ্বীক্ষেতি সা প্রোক্তা দেশিকৈপ্তত্ব কোবিদেঃ ॥ যেহেতু দিবাজ্ঞান দান করে, এবং পাপের—প্রাকৃত সম্বন্ধজ্ঞানের সম্যক্ ক্ষয় করে, অতএব ভত্তজ্ঞ আচার্যাগণ, তাহাকে 'দীক্ষা' বালিয়া থাকেন। অষয়জ্ঞান ভগবানের নিকটে যাওয়ার গোপনতম পথ একটি, এছাড়া অন্য কোন পথ নেই। পথ হল ভাত্ত ।

"জানং প্রমগ্হাং মে যদ্বিজ্ঞানসমন্বিতম্। সরহস্যং তদঙ্গল গ্রাণ গদিতং ময়া" (ভাঃ ২।৯:৩০)

ভগবান; ব্রদ্ধাকে বলিলেন— পরমগোপ্য অন্ভবসহিত আমার জ্ঞান এবং বহুস্য (গোপনীয়) প্রেমভক্তি সহিততাহার অঙ্গ সাধনভক্তি আমি বলিভেছি, গ্রহণ কর। সেই পথে কি করে ষেতে হয়, তিনি নিজে গমন করে হাতে ধরে নিয়ে যান অর্থাং নিজে আচরণ করে অন্যকে আচারে স্থাপন করেন। এইজন্য শ্রীগর্ব; দেবকে আচার্য্য বলা হয়।

'আচিনোতি চ শাশ্তাথ'মাচারে স্থাপয়তাপি। শ্বয়মাচঃতে তখ্মাৎ স আচার্য্য ইতি খ্যাতঃ ॥"

তিনি কেবল এই বাগ-ইণ্টিয়ে ও চলন-ইণ্টিয়েকে বলিবার ও চলিবার যোগ্যতা দান করেন তাহা হৈ। কম্মেন্টিয়ে বাক্ পানি, পাদ, পায়, উপস্থ, জ্ঞানেন্টিয় চক্ষ্ কর্ণ, নাসিকা, জিহ্বা, ত্বক এবং অন্তরিশ্রের মনপ্রভাতি সকল ইণ্টিয়ের যোগ্যতা দান করিয়া থাকেন। যদ্ধারা আমরা সম্বেণিট্রের কৃষ্ণান্শীলন (প্রমীকেন প্রমীকেশসেবনম্) করিতে পারি, সেই শিক্ষাও দিয়া থাকেন। ইহাকে সাধনভিত্তি বা বৈধীভিত্তি বলে। এই ভত্তির অন্শীলনে ভাগবতপঞ্চাত্রপ্রভৃতি ভত্তিশাশ্তের বিধিনিষেধ-পালন করিতে হয়। যতদিন ভাবভত্তির উদ্মেষ না হয় ততদিন ভত্তিবির্শধ শ্মান্তবিদ্দা এবং নিভেন্দিভ্রনান্স-ধানরপ জ্ঞান পরিত্যাগ করিতে হয়। সাধনভত্তির উল্লেখ্য রাগ্ভিত্ততে অধিকার হয়।

তাহাতে শাশ্র ও যান্তির অপেক্ষা নাই। যেমন চক্ষাকে বলিতে হয় না যে তামি সাক্ষররূপ দর্শন কর। সিহরপে তাহাতে ভক্তের লোভোৎপত্তি কারণ।

"কৃষ্ণভন্তিরসভাবিতামতিঃ ক্রীয়তাং যদি কুতোহপি লভাতে। তার লোলামপি মলোমেকলং জন্মকোটিস্কুতৈন লভাতে ॥"

আমাদের এই যে অপ্রাকৃতভগবংতবের জ্ঞানাভাব বা বিষ্মৃতি অর্থাং বৈমুখ্য অনাদি, তদিপরীত ভগবংতবের ষ্মৃতি বা সামুখ্য তাহার প্রাথমিক কারণ ভগবং কৃপা। কেননা ভগবানের স্বর্পশস্তির কৃপায় তাহার স্মৃতি ও জ্ঞান এবং বির্পশস্তি মায়ার নিগ্রহে তাহার বিলোপ হইয়া থাকে।

'মভঃ মাতিজ্ঞানমপোহনণ ॥ ( গীতা ১৫১৫ )'

তিনি সকল কারণের কারণ বলিয়া গোণ ভাবে ত'ছাকে কারণ বলিলেও মুখ্য কারণ বলা যায় না। কেননা, ভগবংবিম্থ জীব সকল আধ্যাত্মিক, আধিদৈবিক ও আধিভৌভিক দ্রেন্ত অনন্তভাপে নিরন্তর পাঁড়িত হইতেছে, তাহাদের প্রতি স্বভাত্তাবে ভগবংকপা প্রবৃত্ত হয় না। কেননা পরের দুঃখ নিজের প্রথমকে স্পর্শ করিলে কুপার্প চিত্তবিকার উৎপদন হইয়া থাকে। ভগবান সম্বাদা পরমানন্দময় পাপ প্রেনার অতীত, দুঃখ তমাগ্রন্ময়, স্যোধ্য যেরপে অন্ধকারের যোগ হয় না সেইরপে ভগবানের চিতে দুঃথের উৎপত্তি অসম্ভব। অতএব সম্বাদা বিরাজমান, করিতে না করিতে ও অনাথা করিতে সমর্থা, দেশবর হইতে বিমাথ জাবিগারের সংসারদ্যথের শান্তি হয় না। অতএব সাধ্যাবের কুপাই একমান্ত সম্বাদ। সাধ্যাব সিম্থাবদ্ধায় দুঃথের দ্বায়া স্পৃত্ত না হইলেও জাবি যেমন স্বানান্দ্বায় যে দুঃখ অন্ভব করিয়াছে, জাগ্রত অবদ্ধায় সেই দুঃখ না থাকিলেও তাহা স্মরণ করে, সেইরপে সাধ্যাব কথনও অতীত দুঃথের স্মরণও করিয়া থাকেন। অতএব সাংসারিক লোকের প্রতি তাহাদের কুপা হইয়া থাকে। যেমন শ্রীনারদের কুবেরপত্ত নলক্বর ও মণিগ্রীবের প্রতি, অথবা ভরতের রহ্বণে রাজার প্রতি অথবা প্রহলাদ মহারাজের তৎকত্রাক দৃত্ত ভগবং বিমাখ জনগণের

কিন্তু পরমেশ্বরের কুপা 'এই দ্থেখ তিনিই আমার শরণ অর্থাৎ রক্ষাকতা' এই প্রকার দৈন্যা থিকা ভক্তি-সন্বন্ধেই হইয়া থাকে ৷ যেমন গজেন্দ্রপ্রভৃতির প্রতি, [গজেন্দ্র প্রেণ ভক্ত ইন্দ্রদালে রাজা ছিলেন অগন্তোর শাপে হস্তী হইয়া জন্ম গ্রহণ করেন, তিনি কুষ্চীরকত্ ক আজ্বন্ত হইয়া প্রেণজন্ম শিক্ষিত ভগবানের স্থাতি কর্ম ভগবান তাহাকে কুপা করিয়া মৃক্ত করিয়াছিলেন ] 'জজাপ প্রমং জাপ্যং প্রাগ্জেশ্মন্যন্শিক্ষিতম্'। ভাঃ ৮।৯।১

সম্ব'প্রকারে ভক্তের ভন্তান্তবই ভগবং কুপার কারণ, প্রাকৃত দৃঃখ কারণ নহে। কেন না, যোগ্য কারণ সত্তে অযোগ্য কারণ কলপনা উচিত হয় না। দৃঃখের সম্ভাব ভগবং কুপার কারণ হইলে সংসারের উচ্ছেদ প্রসঙ্গ হয়। ভন্তি—ভন্তকোটিপ্রবিষ্ট ভন্তচিন্তের আর্দ্রীভাবকারিণী ভগবানের শন্তিবিশেষ এবং দৈন্য সম্বন্ধে সেই ভন্তি অধিক উচ্ছলিতা হইয়া থাকেন। এই জ্বন্য সেই ভন্তের প্রতি ভগবং কুপার আধিক্য দেখা যায়। অতএব যে কুপা ভন্তগণে বন্তমান, তাহা ভন্তসঙ্গবাহনা অথবা ভন্তকুপাবাহনা হইয়া অন্য জীবে সংক্রমিত হইয়া থাকেন, স্বতম্বা নহে, এই সিম্ধান্ত! সেইর্পেই ভ্রম্বা শিব নারদাদি ঋষি এবং দেবগণ দেবকী গর্ভন্থ কৃষ্ণকে স্তর্গতি করিতেছেন—

''শ্বয়ং সমুভাষ'; সুদুভূরং দুয়মন্ ভবাণ'বং ভীমমদ্লসোহ্দাঃ । ভবংপদাভোরাহনাব্মর তে নিধায় যাতাঃ সদ্নুগুহো ভবান্ ( ভাঃ ১০।২।৩১ ) ।

হে স্বপ্রকাশ! আপনার প্রতি অধিক প্রীতিষ্ট্ত ভদ্ভগণ আপনার পাদপদ্মর্প নৌকা অর্থাৎ সংসারসমূল পারের উপায় ভদ্ভিদারা নিজে এই ভয়ানক সমূল পার হইয়া এই সংসারসমূল পারে নৌকা রাখিয়া অর্থাৎ পর পরবর্ত্ত্বী জনের নিকটে ভদ্ভি প্রকাশ করিয়া (ভদ্ভি সম্প্রদায় প্রবর্ত্তন করিয়া) পরপারে চলিয়া গিয়াছেন। ভগবান নিজে বিমুখ জনগণের নিকটে কেন সেই ভদ্ভি প্রকাশ করেন না? কেন বা ভদ্তকে অপেক্ষা করেন? তাহাতে বলিতেছেন—আপনি 'সদন্প্রহ' অর্থাৎ সাধারণ দারাই অন্য জনগণকে অন্প্রহ করিয়া থাকেন, অথবা সাধারণই আপনার অন্প্রহ অর্থাৎ আপনার যে অন্প্রহ সাংসারিক জনগণের নিকটে বিচরণ করিতেছে, তাহা সাধার আকারেই বিচরণ করিতেছে, অনাকুপে নহে। 'সাধারণণের প্রতি যাঁহার অন্প্রহ' সেই আপনি 'সদন্প্রহ' এইপ্রকার ব্যাখ্যানেও ভগবিদ্ধাখ অসাধাজনগণের প্রতি আপনার অন্প্রহ নাই, এই অর্থ পাওয়া যায়, অত্এব সাধালারই সেই ভদ্ভির প্রকাশন উচ্চিত।

সংসঙ্গের প্রতি হেতু তাঁহাদের গৈবরচারিতাই থেবচ্ছা। যেমন শ্রীনারদ শ্রীবস্থেবকে বালয়াছেন—
''ত একদা নিমেঃ সত্তম্পাজ ম্য'দ্চছয়া॥'' (ভাঃ ১১।২।২৪)

এক সময়ে নয় জন যে গেশ্বর 'যদ্ভেছায়ণ' নিজ ইড্ছায় অর্থাৎ অন্য কোন কারণ দ্বারা প্রেরিত হইয়া নহে, নিমিরাজার যজ্ঞে উপন্থিত হইলেন। সকলে পর্মেশ্বর প্রেরিত হইয়াই কার্য্য করিয়া থাকেন, কিন্তু পর্মেশ্বর ভক্তগণের ইড্ছান্সারেই ভক্তগণকে প্রেরণ করিয়া থাকেন, রন্ধা বলিয়াছেন 'প্রেড্ছান্যস্য' (ভাঃ ১০।১৪।২)

আপনার এই শরীর প্রেমবান শ্বীয় ভর্তগণের যে যে ইচ্ছা, তাহার সংপাদক, এবং 'অহং ভক্ত পরাধীনঃ' (৯:৪৩৩) ভগবান দ্বাসাকে বলিতেছেন—'আমি ভক্তপরাধীন'। "তাসকদা তু ভবনমান্ধরা ভগবান্যিঃ। লোকানন্চরশেনতান্পাগচ্ছদ্ যদ্চছয়া'॥ (ভাঃ ৬।১৪।১৪)॥ শ্রীশ্বকদেব শ্রীপরীক্ষিং মহারাজকে বলিলেন—এক সময়ে ভগবান অন্ধিরা ঋষি এই লোক সকল অমণ করিতে করিতে যদ্চছায় অর্থাং নিজ ইচ্ছায় চিচকেতুর গ্হে উপদ্থিত হইলেন। এখানেও ঋষির আগমন সময়েই চিচকেতুর ভগবং সাম্ম্থ্য বা ভক্তি জাত হইয়াছিল, কিম্তু জন্য সময়ে অভিব্যক্ত হইয়াছিল। অতএব তাঁহার প্রশোকে বিলাপ সময়ে শ্রীমান অন্ধিরাই বলিয়াছেন "রন্ধণাো ভগবভারো নাবসাদিতুমহাতি" (ভাঃ ৬।১৫।১৯) ব্রাহ্মণের হিতকারী ভগবভার আপনার অবসাদ (দ্বেখ) উচিত হয় না। সাধ্বপণের কুপা জীবের দ্ববস্থা দশ্ন মাতে উৎপন্ন হইয়া থাকে, নিজের উপাসনাদি অপেক্ষা করে না। যেমন—শ্রীনারদের নলক্ষের ও মণিগ্রীবের প্রতি কুপা তাহাদের দ্ববস্থা দেখিয়াই হইয়াছিল, উপাসনাকে অপেক্ষা করে নাই।

যিনি আমাদের শাস্ত্রবিশ্বাসর্প শুখা উৎপাদন করিয়া শাস্ত্রশিক্ষা ও ভজনশিক্ষা দানর্প অন্ত্রহ করেন, তাঁহাকে শিক্ষাগ্রের বলে এবং যিনি মন্ত্রদানর্প অন্ত্রহ করেন, তাঁহাকে দক্ষাগ্রের বলে। তস্মাদ্ গ্রেং প্রপদ্যেত জিজ্ঞাস্থ শ্রেষ উত্তমন্ । শশ্বে পরে চ নিফাতং ক্ষেণ্যাপমাশ্রয়ম্ ॥" তত ভাগবতান্ ধন্মান্ শিক্ষেদ্ গ্রেগাত্ম দৈবতঃ। অমারয়ান্বত্যা ফৈত্যোদাত্মাত্মদা হরিঃ" (ভাঃ ১৯০০২: ২২)। যিনি শক্ষ্ত্রন্ধ অর্থাৎ বেদের তাৎপর্যাবিচারে এবং পরব্রন্ধ অর্থাৎ ভগবানের অপরোক্ষান্ত্রে নিন্তা প্রাপ্ত, উত্তম শ্রেষঃ জিজ্ঞাস্থ তাঁহার শরণাপান্ন হইবে। গ্রেণাত্মদিবত অর্থাৎ গ্রের মাহার 'আত্মা' জবিন এবং 'দেবত' অর্থাৎ ইন্টদেবর্দে অভিমত, এইর্পে হয়া তাঁহার নিকট ভাগবত ধর্ম অর্থাৎ ভিক্সিক্ষা করিবে। 'অমায়ায়' নিন্কপটে, য'ছার 'অন্ব্র্তি' সেবা দারা পরমাত্মা হরি তুট হন এবং নিজেকে দান করিয়া থাকেন। শক্ত্রেন্ধ শাস্ত্র-ভাগপ্রেণ্য নিশ্বে না হইলে শিষ্যের সংশায় ছেদন করিতে পারেন না এবং পরহন্ধ ভগবানের অন্তব না থাকিলে শিষ্যে জ্ঞান সন্ধার করিতে পারেন না। যদাপি আমার গ্রেষ্ টেডনোর দাস। তথাপি জানিয়ে তি'হো তাঁহার প্রকাশ (চরিতাম্ত) যদিও গ্রের্দেব চৈতনোর দাস অর্থাৎ শক্তি, তথাপি আমি ত'হোকে 'চৈতনোর' ভগবানের প্রকাশ বিলয় জানি, 'নিবোপ্য'স্থাণিচিতং করম্ভর্বেশ ছন্মায়্যাপি কৃত্যান্থমান্তঃ স্বরন্তঃ। যোহস্তর্বভিন্তাম্নভ্রে বিধ্বন্দ্রাচার্যটেচতারপা্যা স্বর্গতিং বনন্তি' (ভাঃ ১৯৮৯) শ্রীউন্থব বলিতেছেন—হে ভগবন্ ! বিবেকিগণ বন্ধার তুল্য আর্ল্যাপ্ত হইয়া ভজন করিলেও আপনার অঞ্চনী হইতে পারিবে না। কেননা, আপনাকর্ত্রেক

কৃত উপকার স্মরণ করিয়া তাঁছাদের আনন্দ বিন্দিত হইতে থাকে। উপকারই বালতেছেন—যে আপনি বাহিরে আচার্য্য অর্থাৎ মন্ত্রগ্রেও শিক্ষাগ্রের আচারে নিজ মন্ত্রও ভগবানের উপদেশ দারা অন্ত্রেছ করিয়া এবং চৈত্তা অর্থাৎ অন্তর্যামীর আকারে নিজপ্রাপক ব্লিখব্তি প্রেরণ দারা (দল্লাম ব্লিখযোগং তং যেন মাম্প্রাভিতে) নিজ ভজন করাইয়া 'স্বর্গতি' অর্থাৎ প্রেমবংপাবিদর্পো গতি প্রকাশ করিয়া থাকেন। কৃষ্ণ বিদ্ধান তিনিই সেবক ভগবানের আকারে সেবাশিক্ষা দান করিয়া থাকেন। শ্রীল প্রভুপাদের ভাষায় কৃষ্ণ নিজে তাঁর পা চ্লেকোচেছন। যিনি এ জগতে বাল্টিভাবে অর্থাৎ প্রেক্ পৃথক্ ভ্রাবতায়র্পে বর্তমান, তিনিই যোগপী ঠ সম্পিটভাবে' (একক) নিজ বামপ্রদেশে সাক্ষাদ্বতারর্পে ও গ্রের্গেপ বর্তমান। এইর্পে প্রিপ্রেলায় শ্রীভাবানের বামে শ্রীগ্রেপ্রাল্লাম্পাল্লাম সঙ্গত হয়। "প্রীঠপ্রায়াং ভগবদামে শ্রীগ্রেপাদ্কাপ্রেলমেবং সংগচছতে— যন্চার বাল্টিরপ্রত্রা ভ্রাবতায়তার্থেন শ্রীগ্রেব্পাদ্কাপ্রালম সঙ্গত বিল্টির্পাদ্কাপ্রালমেবং সাক্ষাদ্বতার্থেন গ্রির্পাদ্কাপ্রালমেবং সংগচছতে— যন্চার বাল্টিরপ্রত্রা ভ্রাবতার্থেন শ্রীগ্রেব্পাদ্বামিপাদ্ক পিছের ইন্ট্রেব্রার্থে বর্তকের শ্রীসনাতন গোহ্বামিপাদ্কে নিজের ইন্ট্রেব্রার্থে স্তৃতি করিয়াছেন।

''বিশ্রামমন্দিরতয়া তস্য সনাতন — তনোম্দীশস্য। ভ্রত্তিরসাম্ত্রিন্দ্রভূত্বতু বিদুয়াং প্রমোদায়॥'' (ভঃ রঃ সিঃ ১।৩ )

অথণি ভত্তিরসরপে অমৃতের সিশ্ধ (আনন্দসম্দের ন্যায়) এইগ্রন্থ নিজরপেই **ভিত হইয়া** সম্ব'দা নানা শরীর-প্রকাশকারী শ্রীকৃঞ্নামক মদীয় ঈশ্বরের 'সনাতন' নামক যে শরীর ত\*াহার বিশ্রামগ্রেরপে অথণি গ্রতুলার্পে স্বীকার দারা আনন্দ বিধান কর্ক।

আমরা যে মহাপর্র্ষের পরম-পাবনী আবিভাবি-তিথি বন্দনার সোভাগ্য লাভ করিয়াছি, তিনি শন্দরেশ্ব শাহত-তাৎপর্যো এবং 'পরন্তম' অধোক্ষজ অপ্রাক্ত হ্বয়ংভগবান শ্রীক্ষের নামর্পে গ্রুললীলা-পরিকরগণের অপরোক্ষান্তবে নিন্ঠাপ্রাপ্ত আচার্য্য কুলপতি জগদ্গের্র্ জগৎপ্জা। ইনি তদীয় শ্রীগ্র্ব্-পাদপদ্মতুল্য 'স্কানান্ত্বে নিন্ঠাপ্রাপ্ত আচার্য্য কুলপতি জগদ্গের্র্ জগৎপ্জা। ইনি তদীয় শ্রীগ্র্ব্-পাদপদ্মতুল্য 'স্কানান্ত্বে নিন্ঠাপ্রাপ্ত আচার্য্য কুলপতি জগদ্গের্র্ জগৎপ্জা। ইনি তদীয় শ্রীগ্র্ব্-পাদপদ্মতুল্য 'স্কানান্ত্বির্দি-রাধিত-পাদ্য্র্গ প্রাচ্যপ্রতীচার বহুসজ্জন তাহার শ্রীচরণাশ্রিত, তিনি ব্রের্পে গ্রির্ব্রোরাঙ্গদাসাপরায়ণ, তিনি পরমাদ্তেভিত্তিবিনাদপদ' ইনিও শ্রীভিত্তিবিনাদ ঠ কুরের প্রতি পরমশ্রদাল্য, তিনি জনকাধিকবংসলাদ্নিত্বপদ' ইনি আশ্রিত জনগণকে পিতার অধিক দেন্ত করিয়া থাকেন তিনি 'ভজনোজি'ত সজ্জন সংঘ-পতি'

ইনিও ভন্তনপাণ ভন্তনসমূপ সজ্জনসমূহকে পালন করিয়া থাকেন। তিনি 'হরিকীন্ত'ন মুন্তি ধর' ইনিও স্থাক্ষণ হরিকীত্তনিকারী, তিনি 'পতিতে:খরণে ক্তবেশ্যতি' ইনিও মাদৃশ্পতিত জনগণের উত্থারের জন্য গ্রিদন্ডসন্মাস গ্রহণ করিয়াছেন। তিনি 'ভাবনেষা বিকীতিত গোরদয়' ইনিও সমগ্রবিশেব রাধাক্ষ্ণীমলিততন্ত্ শ্রীগোরস্বাদ্রের অপ্রাকৃত্বয়া বিশেষভাবে কীর্ত্তন করিয়াছেন ও কলিতেছেন। তিনি তর্মধক্ত্ত-ধীর-বদানাবর' ইনিও তর্র নাায় সহিষ্ণ অর্থাৎ তর্কে ছেদন করিলেও সে যেমন ছেদককে কিছ্ বলে না, প্রত্যুত শাখাপত্রফলপূরণ দান করিয়া থাকে, সেইরপে ইনিও অজ্ঞজনের পর্ধবাক্য করিয়া তাহার নিকটেও হরিকথা কীর্ত্তনিরপে কর্বা বিস্তার করিয়া থাকেন। তাহায় প্রীপাদপদ্ম বন্দনা করি, বল্দেগুরোঃ শ্রীচরণার বিশ্বমা শ্রীল নরোত্তমের আনুগতো উচ্চারণ করি শ্রীগরেচরণ পদ্ম কেবল ভকতি সম্ম বন্দো মাই সাবধান মতে' । ( শ্রীগারেদের ভব্তির আশ্রয় বিগ্রহ ভব্তির ভাণ্ডারী ) যাঁহার প্রসাদে ভাই. এভব তরিয়া যাই, ( যসা প্রসাদাং ভগবং প্রসাদঃ, 'গুরু প্রসাদো বলবান্ ন তম্মাদ্ বলবন্তরঃ) যাঁহার প্রসাদে ভগবানের প্রসম্নতা, সেই গ্রের প্রসাদ বলবান, তাহা হইতে বলবান কেহ নহে। কুঞ্পপ্রাপ্তি হয় যাহা হইতে। তিনিই 'হস্তস্থ্রতাদিবং' কুষ্ণকে দিতে পারেন। 'কুষ্ণ সে তোমার কুষ্ণ দিতে পার তোমার শক্তি আছে' ( ঠাকুর ভব্তিবিনোদ ) চক্ষ্দান দিলা যেই জন্মে জন্মে প্রভূ সেই দিবাজ্ঞান হাদে প্রকাশিত' যিনি শাংখাভব্তির সংক্ষার উন্বোধনরপে চক্ষুর উন্মীলন করিলেন, যাহার কুপায় হাদয়ে দিবা জ্ঞানের প্রকাশ হইল, তিনি কি কেবল এই জন্মে প্রভু, ভাহার সঙ্গে কি এই জন্মে সন্বন্ধ ? এই জন্ম কি প্রাকৃত—জড়জন্ম, যাহাতে মৃত্যু অভান্ত বিষ্মৃতি আ:ছ, ইহা অপ্রাকৃত জন্ম, ইহা নিতা, তিনি জন্মে জন্মে প্রভু। নিতাইয়ের চরণ সতা, তাঁহার সেবক নিতা ।

ভগবান জগতে মন্যাকারে অবতীণ হইলেও প্রাকৃত মন্যা নহেন, পররদ। ত'হোতে যাহারা মন্যাব্দিধ করে, তাহারা ব্দিধলংশকারক রাজস তামস ধ্বভাব প্রাপ্ত হয়।

''অবজানাতি মাং মঢ়ো মান্ধীং তন্মালিতম্। পরং ভাবমজানতো মমভ্তেমহেশ্বরম্। মোঘাশা মোঘকশানো মোঘজানা বিচেতসঃ।

রাক্ষসীমাস্বৌজৈব প্রকৃতিং মোহিনীং শ্রিতাঃ । ( গীতা ৯৷১১-১২ )

ভগবান বলিতেছেন-সম্বভ্তের মহান ঈশ্বর আমার মান্যাকার ( আনন্দ্বন ) এই প্রকৃণ্টর্প

পরমাত্মতত্ত্ব, ইহা না জানিয়া অজ্ঞগণ আমাকে মান্য বলিয়া অনাদর করিয় থাকে। তাহাদের সকল আশা সকল কর্ম সকল জ্ঞান নিক্ষল।

সেইরপে শ্রীগরের্থেবে মন্ব্যব্ণিধ করিলে সেই অবজ্ঞারেপ অপরাধে তাহার ভক্তি আবৃত হইয়া থাকে।
'ভাবোহপাভাবমায়াতি কৃষ্ণপ্রেষ্ঠাপরাধতঃ।
আভাসতাঞ্চ শনকৈন্নেজাতীয়তামপি॥ (ভঃ রঃ সিঃ)

কৃষ্ণ এবং কৃষ্ণপ্রেণ্ঠ ভল্কের নিকট গ্রেতের অপরাধ করিলে ভাবভক্তি ও অভাবত্ব প্রাপ্ত হয় ; মধ্যম অপরাধে ভাবভক্তি আভাসতা প্রাপ্ত হয় এবং স্বদ্ধপ অপরাধে ভাবভক্তি হীনজাতীয়তা প্রাপ্ত হয় । ''আচার্য'রনান পর্বেয়েবেদ ।" আচার্য'র বাহার নিতাসেবা, সেই মানব শ্রীভগবানকে জানিতে পারে । ''আচার্য'দেবো ভব'' আচার্য' তোমার উপাস্য দেবতা হউন ।

''যসাদেবে পরাভন্তিয'থা দেবে তথা গারের । তসোতে কথিতা হার্থাঃ প্রকাশান্তে মহাত্মনঃ ।''

যাহায় আরাধাদেবের প্রতি যে প্রকার ভক্তি, গ্রেরে প্রতি যদি সেই প্রকার ভক্তি হইয়া থাকে, তবে সেই মহাত্মার হাবরে শাস্ত্র কথিত তত্ত্ব সমূহ প্রকাশিত হইয়া থাকে। ভক্তের কথা কি ? ক্মিগণেরও গ্রের প্রতি ভগবদ্ দ্ভিট কর্ত্বা। ত্রন্ধচারী প্রকরণের মধ্যে পঠিত হইয়াছে — 'আচার্যা; মাং বিজ্ঞানীয়ান্নাবমন্যেত কাঁহাচিং। ন মন্ত্রাব্রুধ্যাস্থ্রেত স্বব্দেব্যয়োগ্রহঃ' (ভাঃ ১১।১৭।২৭), ভগবান খ্রীউন্ধবকে বলিতেছেন— আচ্যর্ব্য ( বেদাধ্যাপক ) কে আমি বলিয়া জানিবে, কখনও অবজ্ঞা করিবে না। মনুষ্য বৃদ্ধি করিয়া অস্যা ( দোষারোপ ) করিবে না। গরে স্বর্ণবেষয়। সেই কারণে পারমাথিকগণ তাদৃশ গ্রেতে স্তরাংই ভগৎদ্বভি করিবে, ''যসা সাক্ষাদ ভগবতি জ্ঞানদীপপ্রদে গুরেট। মন্ত্র্বাসম্প্রীঃ প্রতং তস্য সম্বং কুঞ্জরশৌচবং' ''এষ বৈ ভগবান্ সাক্ষাং প্রধানপারেহেশ্বরঃ। যোগেশ্বরৈবিনাগ্যািগ্যলােকােযং মন্যাত নরম্''।। (ভাঃ ৭। ৫।২৬ ২৭ ) 'সাক্ষাৎ ভগবান জ্ঞানদীপ-প্রদাতা প্রের প্রতি যাহার মন্যা এই প্রকার দ্বে "দ্ব হয়, তাহার শাশ্ব প্রবণ হাস্ত্রশনানের নাায় নিম্ফল। গ্রের পিতাপার প্রভাতি তাহাকে মন্যা মনে করিয়া থাকে? তাহার উল্বে কলিতেছেন - এইগ্রে সাক্ষাৎ ভগবানই, ইনি মন্যা এই প্রকার ব িধ লাভি। তাঁহার প্র প্রভাতিকত্রিক মন্যা বাণিধ দারা প্রতীয়মান হইয়াও গ্রে তগ্বানই যেমন শ্রীকৃষ (শ্রীধর)। অতএব প্রাকৃত দ্ভিট ভগবং ভব্ব গ্রহণে প্রমাণ নহে। আমরা যেন শ্রীপারে বৈষ্ণবে প্রাকৃত মন্যা ব্যাণধর্প অনাদর না করি, শাস্ত বিশ্বাস-্রপো শ্রম্থাসম্পতি দানে এই দীনাভিদীনগণকে কুপা কর্ন। আমাদের কুটিলতার্প অপরাধ দ্বে কর্ন, সপরিকর আপনার শ্রীচরণে অসংখ্য প্রণতি জানাই। 'যুখে।ধঃশ্বজ্বভাহুরাণ্মেনো ভ্রিষণঠং তে নম উদ্ভিং বিধমে' ইতি।

#### প্রীপ্রীগুরু গৌরাঙ্গৌ জয়ঙঃ

# सील शुक्रमशाता एवत शतिकशा

জনৈক ভক্ত: দণ্ডবৎ প্রনাম মহারাজ! অনেকদিন আপনার দর্শন পাই নাই। চারিদিকে বিপদ ও নানা সমস্তায় জড়িয়ে পড়েছি। তাই সময় মত আস্তে পারি না।

শ্রীল গুরুমহারাজ:—এই জগতের প্রতি ছর্বার আকর্ষণ, রাগ, দেম, অহন্ধারই হল মূল বিপদ। সংক্ষারাবদ্ধ আমাদের আসক্তিই এখন পথ-প্রদর্শক হয়ে দাঁড়িয়েছে। প্রকৃত পক্ষে তারই হাত হতে নিস্কৃতি পাওয়া দরকার। আত্মরক্ষা করা দরকার। শান্তিলাভের জন্ম, আনন্দ লাভের জন্ম, মুখলাভের জন্ম আমরা সকলেই দৌড়াদৌড়ি করে বেড়াচ্ছি। পারিপাশ্বিকত তে দোষ দিচ্ছি কিন্তু মূল বিষয়ের দিকে দৃষ্টি দেবার সময় পাচ্ছি না। তাদের reform করতে চাই কিন্তু তা Imposible শান্তিলাভের চাবিকাঠি নিজেকে Control করা এবং পারিপাশ্বিকতার সঙ্গে Adjust করা। ভাল মন্দ লাভ লোকসান শীত-উষ্ণ মুখ ছংখ সবই আগমাপায়ী। তুমি নিজের দিকে তাকাও। নিজের প্রতি মুবিচার কর। "আত্মৈব আত্মনো বন্ধু আত্মিব রিপুরাত্মনঃ।"তোমার একমাত্র কর্ত্বব্য হল সর্ববিধান পরিত্যজ্য মামেকং শরণং ব্রজ। দায়িত্বটা নিজের কাধে না রেখে আমার ওপর ছেড়ে দাও। এই হল গীতার দান। একজন জার্মান্ পণ্ডিত—নামট মনে পড়ছে না (আমরা কলেজে পড়েছিলাম তাঁর সম্বন্ধে)। তিনি বলেছিলেন—গীতা হচ্ছে পৃথিবীর মধ্যে সর্বস্ক্রেষ্ঠ ধর্মগ্রন্থ। কেননা গীতায় বলেছে environment এর ওপর তে,মার কোন হাত নাই। তুমি নিজেকে control করে তার সঞ্জে adjust বরে নাও শান্তি পাবে। যাইহোক শ্রীমন্তাগবত অবশ্য আরও উন্নত বিচারের এক ষ্টেপ্ এগিয়ে দিয়েছেন।

## গ্রীগুরুপূজা-সংখ্যা

তত্ত্বেহমুকম্পাং সুসমীক্ষমানো ভূঞান এবাত্মকৃতং বিপাকং। স্থাক্ বপুভিবিদধন্নমন্তে জীবেত যো মুক্তি পদে স দায়ভাক্।"

অর্থাৎ সর্বব্রই ভগবানের হাত রয়েছে। তিনি নির্চুরও নন অবিচারকও নন। যা কিছু আস্ছে তোমার কল্যাণের জন্ম আস্ছে। তিনি মঙ্গলময়। এবং স্থেই ময়। সম্পদ বিপদ পারিপার্শ্বিকতা সব কিছুর মূলে তাঁর ইচ্ছা কাজ করছে এবং সবটাই আমাদের মঙ্গলের জন্ম। তাঁর Sanction ছাড়া কিছুই ঘট্তে পারে না। তিনি সজাগ দৃষ্টিতে সবকিছু দেখ্ছেন। অতএব বন্ধুলাবে সব কিছুর ফেন্ করতে হবে। 'ভুঞ্জান এবাজ্কুতং বিপাকং।' দোষটা নিজের ঘাড়ে নাও। তাঁর রাজ্যে সবই স্থান্ধর। সেই স্থানেরের Influence এসে তোমাকেও স্থান্ধর দেবে। এই বিচারে নিজেকে প্রতিষ্ঠিত করতে পারলেই দেখ্বে তুমি সব ঝামালা হতে মুক্তি লাভ করে স্থানে প্রতিষ্ঠিত হয়ে গেছ। স্থানরের দেশে প্রবেশ লাভ করেছ। সত্যম্ শিবম্ স্থান্ধর্ম। অথিল কল্যান গুলমনি তিনি। শুধু কর্ম্ম বা জ্ঞানমুক্তি নয়, মুক্ত স্বরূপে-ভোমার Orginal স্থরূপে প্রতিষ্ঠিত হয়ে যাবে। "মুক্তিহিত্বান্থক্ষরূপং স্থরূপেন ব্যবস্থিতিঃ।" অর্থাৎ সেবাভূমিকায় প্রতিষ্ঠিত হয়ে যাবে। জ্মিমন্তাগ্রতের ঐ শ্লোকটী আমাদের অনেক আশা অনেক ভর্মা দিয়ে আপ্রার দিয়েছেন। শুধু Proper adjustment দরকার।

পূর্ব্ব পূর্ব্ব কর্মাফলে যেখানে যেখানে ভেসে উঠ্ছি, সেইখানে একটা করে ডিউটী পড়ে যাছেছ। এর আর শেষ নাই বা এভাবে একে শেষ করা যাবেও না। তুমি কত Dimand মেটাবে, তাই ভগবান গীতায় যেন সোনার থানায় অমৃত পরিবেশন করে দিয়েছেন—

"সর্বধর্মান পরিত্যজ্য মামেকং শরণং ব্রজ।

অহং তাং সর্কপাপেভ্যে মোক্ষরিয়ামি মা শুচঃ॥"

Absolute call of life ঐ দিকে লক্ষ্য রেখে এগিয়ে চল। ভগবান বল্ছেন—"আমি আছি কোন' অস্থবিধা হবে না। সব দায়িত্ব আনি নেধ।" আমি যথন মঠে এলান, আমার গুরুদেবের কাছে, সেই সময়ের ঘটনা বলি। শ্রীনায়াপুর মন্দিরের প্রতিষ্ঠা, হল, মন্দিরেতে ঠাকুর গোলেন। মহাপ্রভুর জন্মোৎসব পরিক্রমা শেষ হয়েছে। উৎসব শেষে যে যার বাড়ী যাত্ছেন। শ্রীল প্রভুগাদ একটী ক্যানভাসের চেয়ংরে বারান্দায় বসে আছেন। আমি শোনার

আগ্রহ নিয়ে তাঁর পিছনে গিয়ে বসেছি, বাড়ী যাবার আগে ভক্তর। তাঁকে প্রণাম করতে এসেছেন। প্রভূপান তাঁদের বন্লেন—'আপনারা আমাকে বঞ্চিত করবেন না।' আমি কানখাড়া করলাম। বঞ্চিত হবার কি আছে ? উৎসব সমাপ্ত হল, যে যার বাড়ী যাচ্ছেন—এতে বঞ্চনার কি হল ? প্রভূপ:দ বল্ছেন-মাপনারা আমাকে আখাস দিয়েছেন-আপনারা কৃষ্ণভদ্ধন করবেন। আমিও সেই জন্মে আপনাদের সাঙ্গ একটা সম্বান্ধতে আবন্ধ হায়ছি। এখন তু'চার দিনের জন্ম এসে আবার ফিরে যাচ্ছেন—সেই আবার সংসারেই। ভা হলে তো আমি বঞ্চিতই হয়ে গেলাম। যদি বলেন, না প্রভু! বঞ্চনা করি নাই, এই ছ'চারদিন একটু কাজ কর্ম গুছিয়ে চুকিয়ে দিয়ে আমরা আবার ফ়িরে আসছি, এসে যা বল্বেন ডাই করবো। আমি বলবো তার কোন প্রয়োজন নাই। যদি কেহ বলেন যে ঘরে আগুন লেগেছে আগুনটা নিভেই मिरारे वाम्हि, वामि वनरवा তात्र थराह्म नारे। वापनार्मत, वामारमत मकरन्तरे এकमाज স্বার্থগতি হচ্ছেন প্রীকৃষ্ণ। তাঁর সেবা ছাডা জীবের আর কোন Duty ত্বনিয়া পুড়ে ছাড়খার হয়ে গেলেও ভাপনার কোন ক্ষতি হয় না। আপনি চিনায় জীবাত্মা। আপনি মরেন না, পোড়েন না, আপনি নিত্য সনাতন তত্ত্ব। একমাত্র কৃষ্ণসেবা ছাড়া আপনার আর কোন কর্ত্তব্য নাই। আপনার যাবতীর প্রয়োজন সব কৃষ্ণপাদপল্লে। সেই সময় আমি Finally Surrender করলাম তাঁর চরণে। বুঝলাম সভিচ্ছ তো আমরা স্থুখ চাচ্ছি, শাস্তি চাচ্ছি, রস চাচ্ছি, যা কিছু চাচ্ছি তার ভেতর Unconsusly তাঁকেই চাচ্ছি। কেননা তিনি অথিলরসামৃতমৃর্ত্তি। রসই হল Medium। যেমন টাকা প্রসা, পাউও, ডলার, রুবল প্রভৃতির মূল Standered হচ্ছে Gold, সেই রকম আভিক হতে নাস্তিক পর্যান্ত সকলের—সব কিছুর মূল Standired হচ্ছে 'হল'। এজগতে সে জিনিষ কোপায় পাবোণ ঐ প্রতন্ত্রে Absolutely Surrender ছাডা আর কোণাও পাওয়ার সম্ভাবনা নাই, বেননা বেদান্ত বলছেন "রসো বৈ সং" তিনিই হলেন তাখিল রসের মূর্ত্ত বিপ্রহ। "চৈছকোরস্বিপ্রহ" Extascy সভাস্ শিবস্ স্থলরম্। Reality the Beautifull তা সে কর্মা, জ্ঞান, হোগ পত্ত - কোন পত্তাতেই তো পাবে না—একান্তিক শরণাগতি ছাড়া সে জিনিস পাওয়ার আর কোন ৭থ নাই। "কর্মবন্ধ জ্ঞানবন্ধ আবেশে মানব হন্ধ। তাতে কৃষ্ণ করুণা সাগর।। পাদপদা মধু, দিয়া অন্ধভাব ঘুচাইয়া। চরণে করেন অনুচর।।" এীমন্মহাপ্রভু ভাই যখন রাম রায়ের মুখে শুনলেন যে "জ্ঞানে প্রয়সমুদপাস্থা নমন্ত এব জীবন্তি" তখন বলতেন, হাঁা, "এহা হয় আগে কহ আর॥" জ্ঞানশূলা ভক্তি। Super subjective এরিয়াতে ষেডে হবে। জ্ঞানের চরম ভূমিকা হচ্ছে justice। কিন্তু justice এর উপর হল Mercy। জ্ঞান তা দিতে পারে না। ক্ষেহয় ভূমিকা, প্রেমময় ভূমিকা, সেবাময় ভূমিকায় সেইটা পাওয়া সম্ভব। শ্রীমন্মহাপ্রভু সকলকে সেই দিকে টেনে নেবার জক্মই আবিভূতি হয়েছেন। বাস্তব জীবনের একমাত্র Solution হচ্ছে ব্রহ্ম পরমাত্মার অনেক ওপরে যে ভগবং ধাম, সেই ধামের মধ্যে জ্ঞানশূলাভক্তির যে বিভিন্ন উত্যোত্ম প্রকোঠে ভগবানের সেবাবিলাস চলছে, কোনপ্রকারে সেইখনে একটু আশ্রয় করে নেওয়।। সেইটীই হল জীবের চরম প্রাপ্তি। একমাত্র সম্পদ।

---:«(\*)**::**----

### শ্রীশ্রীগুরুগৌরাঙ্গে জয়তঃ

# सीशुक्र (अस्रधास

আমাদের চৈতন্যসত্বা ও তার স্বাভাবিক অভিব্যক্তি যেমন অভিন্ন, জীবন ও জীবনবোধ, ভগবংতত্ব ও প্রীভগবংপ্রেম যেমন একাজ, শ্রীনাম ও নামী. শক্তি ও শক্তিমান. প্রভাত-সূর্য্য ও তার অরুণ আলোকছটো যেমন, শ্রীভগবান ও তদীয় প্রিয়তমবিগ্রহ গ্রীগুরুপাদপদ্ম যেরূপ এক-অভিন্ন স্বরূপ ঠিক তদনুরূপ প্রীগুরুপাদপদ্ম ও তাঁর অগ্রগণ্য, অতিপ্রিয় একনিষ্ঠ অধস্তন, উত্তরাধিকারী, সাক্ষাৎ সেবাবিগ্রহ আচার্য্যবরও পরস্পর অভিন্ন বা একাল্ম, অতএব একান্ত স্বাভাবিকভাবেই সেই শ্রীগুরুকরুণামূর্ত্তি আচার্য্যবরের প্রতি শরণাগতি, সেবা, আন্তরিক পূজা নিবেদনের মধ্য দিয়েই শ্রীগুরুপ্রা আদর্শভাবে স্মুঠুরূপে সম্পন্ন হয়। ভক্তি-শাস্ত্রে বহু ক্ষেত্রেই 'তাঁর পূজা' অর্থাৎ ভগবানের পূজা অপেক্ষা 'তদীয়ের পূজা' বা তাঁর ভক্তের পূজাকে শ্রেষ্ঠতর বলা হয়েছে—

—"তত্মাৎ পরতরং দেবি ! তদীয়ানাং সমর্চ্চনম্"।

'মন্তজপুজাভ্যধিকা' ইত্যাদি শ্লোকনিচয়ে সেই আশামন্ত্ৰী, প্ৰাণবন্ত বাণীই দেখতে পাই। আমাদের প্ৰতি ভগবান ঞ্ৰীন্মহাপ্ৰভুৱ তথা অন্তান্ত গুরুবর্গের শিক্ষাই হোলো আরোহ পন্থায় নয় অবরোহ পন্থায়, শ্রৌত পন্থায়, আফুগত্যমন্ত্ৰী দেবা-পন্থাতেই ভগবত্বপলন্ধি ঘটে এবং এই ভগবত্বপলন্ধি শ্রীগুরুদেবের আকুগত্যমন্ত্ৰী দেবার মধ্য-দিয়েই লন্ধ হয়। অতএব 'শ্রীগুরুপ্জার' মাধ্যমেই যেমন 'ভগবৎ-পূজা' অনুরূপভাবে শ্রীগুরু-অনুকম্পিত, তাঁরই কায়ব্যুহ-বিস্তার, বৈভব স্বরূপ, একান্ত প্রেষ্ঠ সেবক আচার্য্যদেবের আরাধনাই শ্রীগুর্বারাধনা। আজ আমাদের জীবনের শ্রেষ্ঠতম শুভদিন; নিঃসীম আনেক্ম্মনল্য, অথিলকল্যানের উৎস শ্রীগুর্বাবিভাবতিথি-পূজা-বাসর। শুদ্ধ শাস্ত্রীয় নিয়মে যেমন ভগবৎপূজার পূর্বে 'আদে শ্রীগুরুপ্জা' বিহিত হয়েছে অনুরূপভাবে এই পরম প্রিয় লগ্নে শ্রীগোরাঙ্গাভিত্যতন্ত্র শ্রীগুরুগানপাদ ওঁ বিষ্ণুপাদ শ্রীমন্তিরিক্ষক শ্রীধর দেব গোম্বানী মহারাজের

আরাধনার পূর্বের তাঁর পরমিপ্রায়, অভিন্নস্বরূপ, অতীব অমুকম্পিত আচার্য্যবর ওঁ বিষ্ণুপাদ শ্রীমন্ত ক্রিস্থলর গোবিন্দ মহারাজের প্রতি যথাযোগ্য পূক্তা, মর্য্যাদা, শ্রদ্ধা, ভালবাসা অর্পণ করে তাঁর আফুগত্যে, আশ্রয়ে পূর্ণাঙ্গ গুরুপুদ্ধাই শুদ্ধ ভক্তিসিদ্ধান্তসম্মত কর্তব্য। মহাজন মুখনি:স্ত 'গুরুজন শিরে পুনঃ শোভা পায় শতগুণ'—পদটিতে সেই উদার, সৌন্দর্য্যময় অফ্ভবই লাভ করি। তাঁর উন্নত শিরেই শ্রীগুরুদেবের সূচ্চ, অনন্ত মহিমারাশি আরও গৌরবাধিত ভাবে, শতদীলাবিদাসে শোভাপ্রাপ্ত হয়। আমরা আর কতখানি জানি বা পারি গুরুপাদপদ্মকে আরাধনা করতে; ভালবাসতে ? তাঁর হৃদয়ের প্রসারিত অমুভব, দৃঢ় প্রদা, গভীর গুরুপ্রেম, প্রগাঢ় অমুরাগ-সেবাচেষ্টার সামান্য স্পর্শ পেলেও শ্রীগুরুতত্বের অপ্রাকৃত স্বরূপ-মহিমা অনস্ত গরিমারাশি তাঁর অফুরাগময় আরাধনার দিব্য অমৃত-সৌন্দর্য্য কিছুটা অহুতব করতে পারি। তিনি গুরুপ্রেমময়, প্রীগুরুপ্রেমধাম। আমরা প্রত্যক্ষ করি যে কিভাবে তিনি শ্রীল মহারাজের ইচ্ছা-ইঙ্গিতে, অভীষ্ট অমুসারে, সস্তোষ অমুযায়ী স্বীয় শ্রন্ধা, স্নেহ, অমুরাগ সহযোগে বিবিধভাবে প্রতিনিয়ত সেবা করে চলেছেন এবং বিশ্বকল্যাণে তার (সেবার) চিরস্তন সৌরভ, অমৃতাস্বাদ স্বরুপার আমাদের মাঝে বিতরণ করে চলেছেন। বিচিত্র জাগতিক প্রতিকৃলতা, প্রচণ্ড বাধা, বিপদ, ঝড়-ঝঞ্জা, আঘাতের মুহুর্তেও সবকিছু আপন শরীরে সহিঞ্ভার সাথে গ্রহণ করে ধৈর্ব্যধারণ-পূর্বক গুরুপাদপদ্মের উদ্বেগ গ্রহণ করে তাঁর পাশে সব সময় নিজ কর্তব্যে দৃঢ়, অটল থেকেছেন। আমরা শ্রীল মহারাজের শ্রীমুখ থেকে ওঁর বিষয়ে অনেক প্রশংসা শুনেছি — তার অন্যতম 'ওঁর বৈষ্ণবল্রেষ্ঠ 🛍 শন্তর অংশে জন্ম ; মুডরাং তাঁর চরিত্রের কিছু বৈশিষ্ট্য 'সিদ্ধি ওঁর মধ্যে দেখা যায়।' আমাদের বিভিন্ন দোষ, ক্রটি উপেক্ষা করে ডিনি সকলকে স্নেহশীল অভিভাবকের স্থায় বন্ধর স্থায়, স্নেহ-বাৎসল্যে একত্রে আগলে রেখে 🗃 গুরুসেব:-:সীভাগ্যের স্থযোগ প্রদান করে চলেছেন। স্বাভাবিকভাবেই তাঁর নিকট আমাদের কৃতজ্ঞতা অনেক বড।

তাঁর শ্রীল গুরুমহারাজের জীবন, চরিত্র, বিরাট পাণ্ডিড্য-প্রতিভা, মহস্থ এক কথায়, মহিমাশংসনমূলক রচনাবলী প্রাণম্পর্শী ও মনোমুগ্ধকর। শ্রীল মহারাজের বাণী, শুদ্ধ ভক্তিসিদ্ধান্ত,
ভাবাবর্শ, চারিত্রিক মহস্থ-গৌরব যে অপূর্বে কাব্যময় ভাব ও ভাষারম্থমার মাঝে আত্মপ্রকাশ
করেছে তা সভ্যই প্রশংসনীয়; সুমেধগণের আস্বাদনীয়, তাঁর অন্তরের ভাবৈশ্বর্য, সৌন্দর্য্যেরই

প্রকাশ। শ্রীগুরুদের নিজে তার প্রশংসা করে অনেক সময় সুখলাভ করেছেন ও সেই সঙ্গে অন্যান্য বিদ্দাণ্ডলীও সমাদর করে, প্রশংসা করে অভিনন্দন জানিয়েছেন। এই প্রসঙ্গে তাঁর জ্রীগৌড়ীয়-দর্শন পত্রিকা ও অন্যান্য ভক্তিগরগ্রন্থের সম্পাদনা ও উল্লেখযোগ্য। তাঁর এই স্বাভাবিক প্রতিভাও গৌড়ীয় দর্শনে এক স্বতঃস্ফূর্ত অধিকার, শ্রীমন্মহাপ্রভুর গুণ-কীর্ত্তনে অসাধারণ যোগ্যভা দর্শনে শ্রীগুরুপাদপদ্ম বন্থ পূর্বেই তাঁকে শ্রীমঠের পরবর্ত্তী আচার্যাক্সপে মনোনীত করেছিলেন।

ভিনি 'ভক্তিস্থলর'। গুরুপাদপদ্মকর্তৃক ভিনি এই নামেই বিভূষিত। 'ভক্তিস্থলর' অর্থার্গ 'ভক্তিতে পুলর' বা 'ভক্তিসৌন্দর্য্যময়' অথবা 'ভক্তিসৌল্দর্য্যাহিত'। প্রীপ্তরুমহারাজের শুদ্ধভক্তি-সিদ্ধান্থধারা-বহনকারী, বিস্তারকারী, প্রচারকারী, তাঁর (প্রীল গুরুমহারাজের) বলিষ্ঠ, অন্তরস্পর্নী, হুদয়গ্রাহী প্রচার প্রাচ্যের সীমা ছাড়িয়ে সমগ্র পাশ্চাত্যেও পরিব্যাপ্ত। প্রীল ভক্তিস্থলর গোবিন্দ মহারাজ প্রীপ্তরুদেবের এই পঞ্চম পুরুষার্থ পরমার্থ প্রীক্ষপ্রেম, প্রীগৌর-করুণাশক্তি বিভরণ-লীলায় তাঁর শ্রেষ্ঠ প্রতিনিধি হিসাবে করিক আচার্যার্রাপে এবং গুরুরপো বিবিধভাবে সেবা-সহায়তা প্রদান করে সকলের পরমান্সল বিধান করে চলেছেন। এ বিষয়ে প্রীপ্তরুপাদপদ্মের সকলের প্রতি নির্দেশ যে, তাঁর আহুগত্যে সেবা করে চলা। তিনি স্বয়', তাঁর প্রশাসা ছারা আমাদের নানারূপে প্রেরণা দিয়েছেন। আজ পরম শুভ শারদ প্রীপ্তর্শ্বাবির্ভাব-তিথিতে আমরা সেই প্রীপ্তরুপ্রিয়বিগ্রহ, দ্বিতীয়-স্বরূপ, আচার্য্যপ্রেষ্ঠ প্রীল গোবিন্দ মহারাজের প্রতি শ্রদ্ধা নিবেদন করি, তাঁর যথাযোগ্য অর্চনা করি ও প্রার্থণা জানাই ভিনি সম্মেহে আমাদের আরও কল্যাণে অভিষিক্ত করে তাঁর নিত্যনব সেবা-সৌতাগ্য প্রদান করুন। সেইসঙ্গে আরও প্রার্থনা পতিতপাবন, পরমারাধ্য, আমাদের চিরপ্রিয় অভিভাবক, জনকাধিকবৎসল প্রিপ্তরুপাদপদ্মের অহৈতৃকী করুণাকিরণস্পর্শে সকল হৃদয়-ক্ষমলদল আপন সেবাসৌরভে, আনলে, সৌনল:হাঁয় বিকশিত হয়ে উঠুক।

— মঠা শ্রিত সেবকরন্দ

# Sri Vyasa puja Offerings

(English)

October 16, 1987

The 93rd holy appearance day of our beloved spiritual master

: His Divine Grace :

## Bhakti Raksaka Sridhar Deva Goswami Maharaj

yasya dave para bhaktir yatha deve tatha gurau tasyaite kathita hy arthao prakasante mahatmanah

To those great souls who engage in exclusive devotional service to the Supreme Lord & also similarly serve the spiritual master in such pure devotion, all the purports of the Vedic literatures are revealed

#### All Glories to Sri Guru and Gauranga

## The Introduction, Blessings and Declaration Of the Spiritual Succession of Sri Caitanya Saraswat Math

by His Divine Grace Sri Srila Bhakti Rakshak Sridhar Deva Goswanti Maharaj, the Founder Acharya of the Math

"According to the desire of my Divine Master, I have been maintaining this disciplic succession but it is no longer possible for me, as I am now too old and invalid. You all know that from long ago I have chosen Sriman Bhakti Sundar Govinda Maharaj and I have given him sannyasa. All my Vaisnava Godbrothers are very affectionate towards him and it is also their desire to give him this position. I have previously given to him the charges of the Math and now I am giving him the full responsibility of giving Hari Nam, diksha, sannyasa etc. as an Acharya of this Math on behalf of myself.

Those who have any regard for me should give this respect and position to Govinda Maharaj as my successor. As much as you have faith in my sincerity, then with all sincerity 1 believe that he has got the capacity of rendering service in this way. With this I transfer these beads and from now he will do so on my behalf as Ritwik. The Ritwik system is

#### Krishnanushilana Sangha Bani

already involved both here and also in the foreign land. The Ritwik is the respresentative. So if you want to take from me, and you take by his hands, then it will be as well and as good as taking from me.

In the Mahamandal, Sagar Maharaj and many others, they are also Ritwik of Swami Maharaj and also myself. They may do so but, in this Math and in any math under this Math, he will be the representative. If anyone cannot accept this, he may leave the Math rather than stay here and disturb the peace of the Math. With all my sincerity and good feelings to Guru Gauranga, to the Vaisnavas and Acharyas, Mahaprabhu, Panca Tattva, Radha Govinda and their parshadas, with all my sincere prayers to Them, henceforth he will represent me in this affair, beginning from today's function.

Now I shall go from here and he will do the necessary. On my behalf he will give Hari nam, Diksha, Sannyas and everything.

## **Complete Dedication**

### His Divine Grace Sri Bhakti Raksaka Sridhar Dev Goswami Maharaj

Quality is necessary, indispensable in Krishna consciousness. Not partial dedication, but in connection with Krishna, the dedication must be of the whole-self, nothing less. The demand from an autocrat is categorically different. Krishna is not satisfied with any partial service. He wants to swallow the whole thing, not less than that. His, is the demand of an autocrat. But He is the Absolute Good, and He is Beauty. He is Harmony. He is the Law. He is everything. But His demand is such. Self-giving, that is the symptom of Sraddha. Otherwise, intellectaualism, just reading scriptures has no value. And also the physical association of the Sadhu, that also has no value, if there is no Sraddha. Insects, germs, and many other things are in physical association with a Sadhu. The association through dedication, Sraddha, is all important. And Sraddha means that if we dedicate ourselves to Krishna, we get everything. We receive whatever is necessary to result in fulfillment of our whole self.

Our guru-maharaja laid much stress in the service. We were not allowed to read so much even Srimad-Bhagavatam and the books of the Goswamis. Go and do service. The serving nature will attract your connection with the real thing. And no scripture, or knowledge, or even close connection with a saint can help, if there is no dedication, self-surrender, self-giving. If I am asked by a Sadhu, or by the Guru, to read a particular book, that is service. And if I read a book to enhance, or increase, my knowledge, that may be Jnana. If I, myself, take the initiative to read Shastra, that may contribute to some knowledge, but there is no service, as such. As Rupa Geswami states, Sevonmukhe hi Jihvadau ( to understand Him is possible only through surrender ). Otherwise, if we do not approach

with a spirit of service, then every-thing may be imitation. But we don't come in contact with reality. This is the speciality of the Gaudiya Math, ordered by our gurudeva, and also by Mahaprabhu and Rupa Goswami. That is the key to Vaikuntha, to deal with the infinite: surrender, service, dedication. Without knowledge and without much energy, one can attain fulfillment. Energy to move the hill, or the mountain, is not necessary. And to read all the religious literatures of the world, just to store them within the belly, that also won't come to any good.

#### THE BELL WILL RING AUTOMATICALLY

A typical example was shown in the Mahabharata. Krishna foretold that when the Rajasuya Yajna, the great sacrifice of Maharaj Yudhistira will be finished; then the bell will ring automatically. There was some bell, and when that bell would ring automatically, then everyone would know that the Yajna had been completed, so everything was finished, but the bell did not ring.

Then Bhima spoke to Krishna, "The bell is not ringing, although the whole Yajna has ended."

"No, one thing is still remaining," Krishna replied.

"What is that? What kind of thing?"

"The Vaisnava seva, the service of the Vaisnava."

"What do you say? So many munis, big rishis, Narada, Vyasadeva, and Yourself, have eaten and are satisfied. And You say that Vaisnava seva has not been done?"

"Yes."

"Where is that Vaisnava?"

Then Krishna indicated, "Go to the outskirts of the town. There you will find one man of the lowest caste. And he does not go anywhere. He is satisfied with taking the name of the Lord. Going on in his own way, he does not care for the passing of the world. His eyes are always full with devotion."

They went with their chariots to bring that man, and they found an ordinary poor

man of the lower class. They wanted to take him to the Rajasuya, so they approached him with folded palms. The man was perplexed: "Oh, so many big men have come to my cottage. What is the matter?"

He was informed, "We have come for you. You must go and take some food there." What could he do? He could not avoid the situation; he had to go. Draupadi cooked many palatable dishes. She was thinking that so many rishis, munis, even Lord Krishna have been fed, but Vaisnava seva has not been done. With all her heart's might she prepared various kinds of cooked food. And the man was given, and he took. But the bell wasn't ringing.

"What is the matter?" Bhima asked. "It is finished, but the bell did not ring,"

Krishna explained, "There must be some kind of offense committed against the Vaisnava seva. So the bell did-not ring."

"What are you saying? You have some doubts about something, some conception against him?"

Then they asked one another if anyone had thought any evil about the man. And at last, Draupadi admitted, "I had something in my mind: that the man is low-born, I prepared so many curries with utmost skill, but the man mixed all the curries together and then eatthem. He does not know how to eat because he comes from a very low caste. I had that in my mind."

Krishna said, "Because there is some contempt for the Vaisnava, the bell is not ringing."

So they had to go to the man once again, and again he was brought, And this time, all were waiting with great respect when he was taking Prasadam. And the bell was ringing with each and every morsel.

Niskincana: he does not want anything, no name, no fame, nothing of the kind. Such a person does not aspire for anything, but is wholesale dedicated to the Lord. And he may be found anywhere, without any show of external grandeur. The richness is of the heart. No knowledge, education, elevated birth, power, or opulence is necessary. Krisnna conscious-

ness is so full, so self-sufficient and absolute, that even a particle of Krishna consciousness contains all opulence, all education everything. Service, self-dedication, Saranagati (surrender)—that's what is necessary,

apicet suduracaro, bhajate mam ananya-bhak
sadhur eva sa mantavyah, samyag vyvasito hi sah

(Bhagavad-gita: 9-30)

You fail to understand, but he is all right. He must be considered a Sadhu, the real honest man, and nothing else. He has no obligation to name, fame, or the things which attract us. He has self-contentment. Contentment does not require anything; it can stand alone, that is contentment, fulfillment. Krishna consciousness is so self-sufficient that it does not depend on anything to establish itself, being self-estblished.

#### NATURAL HUMILITY—THAT IS WEALTH

There was one Vaisnava, Vasudeva by name, in Kurmaksetra, just beyond Puri on the southern side. He was a leper—but what sort of leper? Many worms would fall from his wounds to the ground. So that they would not die, he gathered those worms and again put them in the wounds. He was a Brahmana. Anyhow, he understood in his internal mind "the Lord is coming and I shall have a chance to have His Darshan." Mahaprabhu went there, and after seeing, went away. When Vasudeva heard that the Lord, one "Sadhu" of extraordinary capacity, had come and gone only a short time ago, he was disappointed and fell tothe ground. "What is that? I could not have a glimpse of That Lord. He came and went away, and I did not have the capacity to have His connection, His Darshan." Mahaprabhu went almost a mile. Suddenly, He felt some attraction pulling Him backwards, and He had to run, run back, and found Vasudeva and embraced him. Vasudeva's whole body was transformed. The leprous body vanished, and a beautiful one emerged in its place.

Vaisnavas rather feel they are the poorest of the poor. Amongst the humble, they are the most humble. They will feel they are lower than a blade of grass. That is Doinya

Bhaktivinode Thukura has written in one place how we are able to measure a Vaisnava. How can we understand? What is the key to diagnosis? Doinya: humility—natural, real humility. A show of humility has no value; imitation has no value anywhere. Proper humility can only occur when one feels his connection with the autocratic Lord, hismaster. Then only can he feel humble. The servant of an autocrat has no position, no ego, what so ever. So natural humility is a wealth. What sort of Wealth that can capture the Autocrat? The real servant has that position with the master. He is also attracted to that sincere servant. He is not heartless. He may be an autocrat, but He is not heartless. So service is necessary, nothing else. How can we attain that position, continue, and develop? How is it possible? The Sraddha will make us understand. Only one thing is required and nothing else: Laulyam api mulyam ekalam. We are thinking that we are such sound devotees, but we are devotees in dress. But the real inner hankering you feel there, it should be wholesale. Otherwise, only want, and you will have but there must not be any adulteration in that wanting; it must, be sincere, Laulyam. No complaint can come against you, from any quarer. If you do not want, you don't have. The only price is to really want it. Don't refuse it. Understand the value of it, want it, and you will have it. Sraddha is a real regard to have: this is The thing, the highest thing, and only that can satisfy, my quench, my inner thirst. By giving your small self, you can get the whole infinite. How can we develop that sincere hankering? With the contact of the Sadhu and with the help of the Sripture, we can try to satisfy that inner demand. The inner demand can only be satisfied by Krishna consciousness.

#### THE GREATEST TREASURE

This is the justification of the declaration: Sarva-dharman Parityajya, mam ekam saranam varja. (Bhagavad-Gita: 18-66) Give up all conceptions of duty, all phases of duty. And "mam ekam," only reserve one. That is my, and your, position by nature, by constitution. Try to understand this, and act. "Aham tvam sarva-papebhyo:" and whatever undersirable, sinful reaction that may exist, everything will vanish. No repentance will come

to you; you will have all satisfaction. This is the assurance. The greatest treasure every found is so clearly, and boldly put. The call is so bold and clear: give up all phases of duty; and come to Me alone, and you won't have to repent for any loss. And Mahaprabhu says:

#### Yare dekha, tare kaha 'Krishna'-upadesa

There is no other duty, if you want to do anything good for the world, only go talk about Krishna. Try to distribute Him, who can compensate for all other alternatives. Try to distribute that central and absolute thing to help the people, the environment. No other duty will help. Enlist yourself and you will be loved. Your compassion and disposition will increase more and more. So many will benefitted. There can be no holier duty, as He has come in this age of Kah. Mahaprabhu said:

Yare dekha, tare kaha krsna,-upadesa.

amara ainaya gvru hana tara ei desa

Accept this because I have ordered it. Know that it is My instruction, so the ego that you have become a guru and are distributing Kfishna consciousness, that dirt won't touch you. It is My order: with this idea on your head, go on distributing Krishna. Talk about Heart of the heart.

### **Pure Devotion**

#### Srila Bhakti Raksaka Sridhar Deva Goswami Maharaj

Bhidyate hṛdaya-granthiḥ, chidyante sarva-saṁsayāḥ Kṣīyante cāsya karmāṇi mayi dṛṣṭe'khilātmani

"Our inner aspiration for rasa, ecstasy, is buried within our hearts which are tied down and sealed. But hearing and chanting the glories of Kṛṣṇa breaks the seal on the heart and allows it to awaken and open to receive Kṛṣṇa, the reservoir of pleasure, ecstasy Himself."

Here, Śrīmad-Bhāgavatam is saying: "There is a knot within the hearts but that knot will be torn asunder by Kṛṣṇa consciousness. At that time, the flow of our innate tendency for divine love (svarūp Śakti) will inundate the whole heart. When the knot of the heart is torn apart, then, as the sleeping soul awakens, the Goloka conception within will emerge and inundate his entire being."

But this is apparently a difficult problem. How is it possible that all our doubts may be cleared? Is it possible for the finite to know everything? This statement seems rather inconsistent. It seems absurd. The *Upanişads*, however say: "Who knows Him, knows everything. Who gets Him, gets everything." How will the finite know that he has everything that he has known everything? It appears absurd, but it is confirmed in the scriptures. And if this problem is solved, then all problems are solved automatically. The finite will realize wholesale satisfaction; all his inquisitive tendencies

will be satisfied. This is confirmed not only in the *Upaniṣads*, but also in the  $\dot{S}r\bar{\imath}mad$ - $Bh\bar{a}gavatam$ .

When I first came to the Gaudiya Math, I mixed very carefully with the devotees. I thought, "They say that what they teach is the only truth and that all else is false—this is a bitter pill to swallow. They say, 'Everyone is suffering from ignorance. And what we say is the right thing.' "I thought, 'What is this! A sane man cannot easily swallow such a pill," "I also could not digest it so easily at first. But what they were saying was confirmed by Śrī Caitanya Mahāprabhu, Śrīmad-Bhāgavatam, Bhāgavad-Gītā, and the Upaniṣads. All these authorities say, "Yes, it is so. If you know Him, everything is known. If you get Him, everything is gotten."

Srīmad-Bhāgavatam (4.31.14), in a verse similar to the above line from the Upanisads, also says that all doubts are cleared by Kṛṣṇa consciousness, and as a result, we come into real Knowledge. There it is written:

Yathā taror mūla-nişecanena
tṛṭyanti tat-skandha bhujopaśākhāḥ
prāṇopahārāc ca yathendriyānām
tathaiva sarvārhaṇamacyutejyā

"By watering the root of a tree, all the leaves and branches are automatically nourished. Similarly, by supplying food to the stomach, all the limbs of the body are nourished. In the same way, if we satisfy the central conception of the Supreme Absolute, all our obligations are automatically fulfilled."

If we put food into the stomach, the whole body is fed. If we pour water on the root of the tree, the whole tree is fed. In the same way, if we do our duty towards the center, then everything is done. This is the greatness, the mysterious position of the absolute center. He has control over the complete whole. This is the peculiar position of the center in the system of the organic whole.

If a particular position of the brain is captured, then the whole body is controlled: one needle in that particular section of the brain, and all the functions of the body will be paralyzed. The peculiar Position of the absolute center is some thing like that. So the impossible becomes possible.

Suppose I am a Poor girl who has nothing. Ordinarily it would not be possible to acquire anything. But if I marry a rich man who is the owner of a big property, I can have command over many things by my relationship with him. Although we may be poor, our relationship with a powerful master makes us the master of many things. In the same way, the Absolute Center controls everything, and our affectionate relationship with Him may endow us with the command of many things. This is how it is possible for the finite soul to have possession of everything—through the subtle link of affection.

Through Kṛṣṇa everything is possible. And the nearer we come to Him, the more we shall catch. His influence inspires His devotees, and all His qualities fill their hearts ( sarva mahā-guṇa gaṇa vaiṣṇava-ŝarīre, kṛṣaṇ-bhakte-kṛṣṇ-era guṇa sakali sañcāre—Caitanya-caritāmṛta, Madhya-līlā 22. 75). In that way, although a devotee is not himself a Master, through the link of love he can

be master of anything. This is the line of thought explained by  $\acute{S}rimad-Bh\bar{a}gavatam$  and the Upanisads.

Without having a real connection with the Absolute center, your attempts to know everything will be useless. If you try to know even a particle of sand, lifetimes will come and go, millions of lives will pass, and you will continue to analyze the sand, finding no end to understanding even one particle.

#### THE ABSOLUTE CENTRE

We are told "If you want to inquire—inquire about the center. That is the call of the Upanisads: "Don't waste your time trying to analyze the smallest part of this creation, trying to be its master; it is not possible. Your inquiry should be properly guided." Kṛṣṇa says, "I am the center, and I say, 'Come to know Me, and through Me you will be able to know everything because I know everything and I control everything. Your connection with Me can give you that capacity. Approach everything through Me. Then you will be able to know the proper position of all things. Otherwise you will become acquainted with only a partial aspect of reality and that will be external and incomplete. And you will pass millions of lives trying to know and understand reality to no end. "Bhāgavatam says:

athāpi te deva padāmbhuja-dvayaprasāda-leśānugṛhīta eva hi jānāti tattvam bhagavan mahimno na cānya eko 'pi ciram vicinvan

"Only one who is blessed with the mercy of the Lord can know His true nature. On the other hand, those who try empirically to understand

His inconceivable glories can study and speculate forever without arriving at the proper conclusion."

Here, through Bhāgavatam, Kṛṣṇa tells us, "You may devote yourself for eternity in an erroneous direction, with no possibility of coming to the end of understanding. But if you try to approach the absolute center, then in no time you will be able to know what is what." That is the direction given by the Upanisads and Śrīmad-Bhāgavatam, that is the direction we must take, and that is devotion.

It is so satisfying that once you have attained it, you won't care to know any other thing. We need only concentrate on Kṛṣṇa's service. Śrīmad-Bhāgavatam (10-14-3) declares:

jnāne prayāsam udapāsya namanta eva jivanti san-mukharitām bhavadīya vārtām sthāne sthitāh śruti-gatām tanu-vān-manobhir ye prāyaśo 'jita jito 'py asi tais tri-lokyām

"Hatefully giving up all intellectual attempts to understand the Supreme Truth those who want to realize You should completely surrender unto You. They should hear from self-realized devotees about Your holy name and transcendental pastimes. Whatever situation they may find themselves in, they should progress by fully dedicating their mind, body, and words to You. In this way the infinite, who is never conquered by anyone, becomes conquered through love."

We can approach the Supreme Lord only through submission, and when we achieve Him, we won't care for knowing anything else. We will have no regard for what is happening or not happening in the outside world. We Will deeply engage in His service for His satisfaction. There, in His service, we will find the objectof our lives fulfilled. And this external knowledge of "thing outside" will seem to us as rubbish. We will realize, "What is the necessity of wasting time with all kinds of calculation—the nectar is here! It is far deeper than what is found in the external plane." And at that time, we shall give all our attention to His service.

The question is often asked why varnāsrama-dharma, the Vedic system of social stratification, was ignored by Śrī Chaitanya Mahāprabhu, and why it is that anyone from any social position is accepted by our devotional school. We have to cross over the constraints of the caste system (varnā-srama-dharma), offering the results of our work to Kṛṣṇa (kṛṣṇa karmārpanam), devotion mixed with the desire to enjoy the fruits of work (karma-mīsra-bhakti) and devotion mixed with the desire of liberation (jīāna-mīsra-bhakti). They have all been rejected by Śrī Caitanya Mahāprabhu. His slogan was "eho bāhya āge kaha āra:" "These things are external; go deeper, go deeper." When Śrī Caitanya Mahāprabhu asked what is further and higher than all these different conceptions of theism, Rāmānanda Rāya suggested jīāna- sūnyū bhakti, unalloyed devotion. When this was suggested by Rāmānanda Rāya, Mahaprabhu said, "Yes, here real theism begins."

# Sri Vyasa-Puja offering

ALL GLORIES TO HIS DIVINE GRACE OM VISNUPADA SRILA BHAKTI RAKSAKA SRIDHAR DEV GOSWAMI MAHARAJ ON HIS DIVINE VYASA PUJA DAY 1987

> পিতা ত্বং মাতা ত্বং দয়িত-তনয়ত্বং প্রিয়-সূক্ষ-তমেব ত্বং মিত্রং গুরুরপি গতিশ্চাসি জগতাম্। ত্বনীয়স্তম্ভ,ত্যস্ত্বব পরিজনস্তদ্গতিরহং প্রপন্নশৈচবং স ত্বহমপি তবৈবাস্মি হি ভরঃ॥

For the entire creation You are the father, mother, beloved son, dear well-wisher and friend, You are the Universal Guru, the ultimate refuge.

And I also am Yours, sustained by You, a member of Your family. You alone are my shelter, I am your surrendered soul, and such as I am, Your dependant.

If I am asked how I am keeping I reply that I am however You keep me.

Sri Bhakti Ananda Sagar

### Sri Vyasa-Puja offering

Now, the Western world has begun to relish Before this, only Indians could have that Fortune. Your beautiful realizations about the Transcendental glory of the devotional service of Radha and Govinda. Before that, Only Indians could have the fortune to hear them. The history you describe personally: "First Bhaktivinoda conceived the idea, Then Bhaktisiddhanta put it within motion; Some of his disciples, like Bon Maharaja and Goswami Maharaja, also participated. And finally, through the person of Bhaktivedanta Swami It came to such world-wide expression." Today we find that your fine realizations Have come to supply the needed support to the Preachers and followers of this World-wide mission of Shree Chaitanya Mahaprabhu, and Firmly consolidate, and enhance in a unique way The esoteric aspect found in the ideal Of our dear Saviour's doctrine.

#### Guru Puja Issue

You have lived indefatigably for that,

Standing undaunted by so much mundane opposition and
Selfish proposals. Oh, compassionate Vaisnava,

Real friend of our soul:

Therefore, we have all gathesed now.

On this day of your sacred appearance to

Express words of sincere gratitude.

How can we glorify you who deserves everything?

We do not find anything within our most rustic

Storehouse to be offerable. To speak of your own life,

Your own qualities, we may glorify you.

Showing yourself in a form of

A simple sadhu, you serve within

Your ardent heart the richest wealth

A simple sadhu, you serve within
Your ardent heart the richest wealth
Of Srimati Radharani's precious love,
Oh, master of the science of divine amorous pastimes,
Select disciple of Srila Bhaktisiddhanta:
Please, never leave the garden of our hearts,
Where devotion-breezes blow due to your presence,
The saintly resident of it.

Bhakti Kusum Ashram

### Sri Vyasa-Puja Offering

Kanaka-Suruchirangam Sundaram Saumya-Murtim Vibudhakula-Varenyam Shri Gurum Siddhi-purtim Taruna-Tapana-Vaasam Bhaktidam Chidvilaasam bhaja bhaja tu mano re Sridharam Samvidhaanam

Dear Guru Maharaj,

In you I find beauty and love which rains down with force, the incessant torrents of Mahaprabhu's love. You are the person who is open to all. Only from my side do I find emptiness. Not even the smallest service can I offer; I am so inept. I am alive in a world of death. You are giving a glimpse of the world of life. Someday I long to live in that world and serve you.

Swami Bhakti Pavan Janardan

### **Humble Offering**

### Dearmost Srila Guru Maharaj;

Please allow me to offer my prostrate obeisances at your Divine Lotus Feet and the following prayer on the most auspicious day of your Vyasa Puja.

Secrets of

Rasa

In

Liberty

**Appeared** 

Bhakti's

Highest

**Answers** 

Keli yuga's

**Troubles Were** 

Interfeared

Running for mercy

A guardian was posted

Knowing very well the

Samaskara of all of us

A Saviour was needed

Knowledge of truth

A sweet solution, if you don't want to fall.

Surrender to the holy saints and
Realizations will appear
In the guru tattva siddhanta
Devotees revere the
Holy darsan of those to the Lord they are dear
Attachment to you and we need no more fear
Radharani's mercy
And Goloka comes near
Dearmost master
Every soul to reclaim
Vaisnava Thakur, to this world you came

Gauranga Mahaprabhu
Our Lord of Nabadwip
Surely cannot be reached
Without serving your servants in Koladvip
Also at times of difficulty
My pledge there for is to always remain
In the dust of that etenal domain

My heart is like stone
And I do not deserve, to
Hear from your lotus lips
Any eternal order to serve
Recruiting for your group
A service divine
Jaya Srila Guru Maharaja
A hope that is mine

Krishna is yours
It is me who is wrong

Jaya Srila Bhakti Siddhanta
An associate you brought along
Yes it was my Guredeva who has sent me to you
And then I discovered in the one can be two

Your lost servant

B. A. Paramadvaiti



#### ALL GLORY TO SHRI SHRI GURU & GAURANGA

### Most Respectful Offering

Om Visnupada Paramahamsa Sri Srila Bhakti Raksaka Sridhara Deva Goswami Maharaj

### On His Holy Vyasa Puja Day 1987

Kanaka surucirangam sundaram saumya-murtim vibudha-kula-varenyam sri gurum siddhi-purtim taruna-tapana-uasam bhaktidam civilasam bhaja-bhaja tu mano re! sridharam samvidhaanam

Dear Srila Guru Maharaj,

I pray to you on this holy day that I always want to be attached to your service in the holy association of Vaisnavas.

All glories to You on this holy day. I pray many more will come.

Tridandi Bikshu Swami B. S. Raddhanti

### Sri vyasa-Puja Offering

Om Visnupada Paramahamsa Paribrajakacharya Astottara Sata Sri Sarva Sastra Siddhanta Vit Sri Srimad Bhakti Rakshaka Srila Sridhara Dev Goswami Maharaj. All glories on His 93rd Advent ceremony

Dear divine sweet gracious Grace
Srila Sridharadev, Thee, Lord of my fate
I pray, I beg, may my most humble obeisances
Also Today at Thy untouchable Lotus feet
Even slightly, O Almighty, please Thee please.

How much this searching soul has deeply fallen
Sridharadev, Gurudev, only Thee and None else know.
How then can I even imagine Thy greatness
The sweetest nectar as a river eternally swollen
And that's constantly flowing over its golden banks
Glory to Thee, Maintainer of my everlasting vow.

Today more than ever I am tearfully yearning For Thy mercy, although overflowed with ecstatic Sadness tinged with joy of uncontrollable madness. For Thy causeless mercy I am not a fit candidate

If Thou turnest me down, still at Thy Lotus Feet

Will remain this most heaviest burden.

Where else to go, O sweet Guardian of Loving Pure Devotion?

I could render service to Thy eternal servants
Only if it is Thy divine desire, O Truth of Truths.
My awakened soul is undergoing the violent whips
Of severe silence, Roaring Increasing Silence
Thoroughly deep within me, prey of Thy Holiness
And Thy inconceivable Goodness.

Behind the hidden screen I've got my eyes

Both, touchable though tenderly ointed by Thee

With Thy sanction I could wander and wander

In many holy places, places of Thy sweetest choice:

Where I could clearly see and recognizing Thee

Where I could warmly and bewildered Touching Thee

Where my tongue spoke only about Thy grace.

But Thou hast in Jagannatha Dham
Just here Thou hast embraced me wonderfully
But mortally, Yes we've met face to face.
O Jagat—Guru, Patita-Pavana, Sridharadeva
Please accept my heartfelt glories of glories.

Again Today with Thy permission Here I am again in full submission

#### Guru Puja Issue

Wildly uprooting from my heart and dancing soul
All the glories destined for this most auspicious Day
These glories coming from the immense colorful crowd
Of billions and millions still dearing devotionally
The ardent holy dust of sun overlooded Puri Dham
Where I could realise that stilt undoubtedly
I have to become the servant of Thy servants.
O sweet Gurudev, will I then ever be able to fulfill
Really Thy Divine Desire, for my soul the eternal iron wire.

Thy faithful son of the rascaldom

Bhakti Madhurya Ban Maharej

# Sri Vyasa Puja Offering

Om Visnu pada Paramahamsa Parivrajakacarya Astottara-sata Sri Srimad Bhakti Raksaka Srila Sridhara Deva Goswami Maharaja

My Dear Uncle Prabhupada,

I offer my most humble and sincere, prostrate obeisances at your Lotus Feet on this auspicious day of your transcendental appearance in this world. Like the rays of the sun that come to earth to dispel the darkness, so Your Divine Grace has come to this world via the transcendental arrangement of Mahaprabhu, through the parampara system of disciplic succession, to destroy the darkness of ignorance within our hearts, with the light of transcendental knowledge.

You are a stalwart devotee of Sri Chaitanya Mahaprabhu, in the line of Srila Rupa Goswami and You are a confidential servant of Srila Bhakti Siddhanta Sarasvati Thakur. In the sky of devotees, which is filled with many shining stars, you are like the moon and we, the fallen souls, are like the plants and creepers that derive nourishment from the rays of moon light.

On this day your dedicated servants, to whom you are intimately known, are glorifying Your transcendental qualities with choice words of devotion. However, my speeches have no value in their presence because I have no qualification and no proper ability or knowledge to understand Your exalted

position as a dear most servant of Sri Sri Radha Govinda. But by the grace of my eternal father, master, and guide I feel greatly inclined to beg from you one benediction. Kindly be merciful to this fallen soul and make me fit to understand the Divine Message of Mahaprabhu. If you are merciful to me, then our two great Lords, Nityananda and Sri Chaitanya, along with all Their followers and associates, will also be kind upon me.

This is my carnest request and humble prayer at Your Lotus Feet on this auspicious day of Your Vyasa Puja.

> A Servant of Your Servant, Tridandi Bikshu Jagat Guru Swami

# Sri Vyasa-Puja offering

Aksnoh Phalam Tuadresa-Drrsanam Hi Tanoh Phalam Tuadresa-Gatra-Sangah jivah-Phajam Tuadrsa Kirtanam Hi Sudnrlabha Bhagavata Hiloke.

Dear Guru Maharaja, Seeing a person like you is the perfection of one's eyesight. Touching your Lotus Feet is the perfection of the sense of touch. Glorifying your good qualities is the tongue's real activity, for in the material world it is very difficult to find a pure devotee of the Lord."

Thank you for this wonderful opportunity to be in contact with your holy math and your dedicated devotees.

Waiting outside your door for the opportunity to be the servant of your intimate family,

Dasa dasanudasa

Aravinda Locan Dasa

### Sri Vyasa-Puja Offering

Kanaka-Suruchirangam Sundaram Saumya-Murtim Vibudhakula-Varenyam Shri Gurum Siddhi-purtim Taruna-Tapana-Vaasam Bhaktidam Chidvilaasam bhaja bhaja tu mano re Sridharam Samvidhaanam

Dear Srila Guru Maharaja,

On the auspicious occasion of the anniversary of your appearance in this world I beg to offer my dandavats at your Lotus Feet again and again. Whatever inspiration of pure devotion that I have been able to absorb from you I will always hold on my head as worshipable. Though my mind is constantly being harassed by various types of insanity, I pray that I may always be accepted amongst your chaste disciples.

Your aspiring servant, Premananda das

# In Glorification of the pure personality of Srila Sridhara Dev Goswami Maharaja

To the friend of the poorest and the wealthiest

My dearest well-wishing Master, through whom acintya is conceivable.

May our eternal diet be the mercy emanating from your heart of hearts so sweet,

I beg, count me as a petal in that golden mandala,

Of pure servitors surrounding your divine feet.

In one glint from the smile of your all-compassionate eyes,

Like a vast deep ocean or an endless sunrise.

You radiate everfresh revelation,

Of perfect eternal pure vibration

Where Paramahamsa's dive and sport in your every word again and again,

Relishing ambrosia in your utterance of Gauranga's holy name.

Auspicious circumstances manifest in all directions,

Suffering diminishes and harmony prevails,

Karuna is victorious over justice,

And love personified conquers all.

Just one cry from your golden heart, attracts Nitai and Gauranga,

To continue Their loving campaign for this most decadent soul,

Its only by your mercy, Acaryya of Acaryyas, that we might hear,

Their eternal inner herald.

Begging at Your fragrant petalled feet to please draw us into the fold of Your Lord's Nitya-Kantas.

The most offensive scoundrel, Madhurya-Krsna dasanudas.

### Centers Around The World

Sri Chaitanya Saraswata Krishnanushilana Sangha (Regd.) 487, Dum Dum park, (Opp. tank no. 3) Cal-700055 Phone—57-3293

Sri Chaitanya Saraswat Math

Kolerganj, P. O. Nabadwip, Dt. Nadia West Bengal. India. Phone—Nabadwip-85.

Sri Chaitanya Saraswat Ashram

Vill. & P. O.-Hapania, Dt. Bardwan, West Bengal.

Sri Chaitanya Saraswat Math Gourbarsahi Swargadwar, P. O. & Dt. Puri Orissa. India.

Sri Chaitanya Saraswat Mandal 62 South 13th. Street, San Jose Ca. 96112, U:S.A Tel. (408) 9717477

Sri Chaitanya Saraswat Math 49 Dinsdale Road, Blackheath, London SE—3, United Kingdom, Tel (01) 853-1770

Sri Chaitanya Saraswat Sridhara Sangha Calle Cabriales, Quinta Ruzafa, Colina de Bellomonte, Caracas, Venezuela, Tel. (02) 7520067. Sri Chaitanya Saraswat Math

Via Dandola 24, No. 41, Sc. B. 00I52 Rome, Italy.

Tel. (58) 99422

Sri Chaitanya Saraswat Math

Avenida Mexico 141

Col. Hipodromo, Deleg Cuauhtemoc

o6100 Mexico, D.F. Tel. (915) 574-1939

Gaudiya Vaishnva Society 1307 Church St. San Francisco, CA. 94114

U.S.A. Tel. (415) 647-3337

Sri Chaitanya Şaraswat Math Golden Litho, P. O. Box 21, Mullumbimby, N.S.W.

Australia 2482

Gaudiya Vaishnava Society 81-39 255 St, Floral Park, N.Y.

U.S.A. Tel. (718) 347-0784 The Temple of Sriman Mahaprabhu

61, Kampong pundut, Lumut 32200, perak,

Malaysia. Tel. (05) 935-155

Instit to de Estudios Vedicos Calle Razzetti, Los Changuaramos, Caracas 1040,

Instituto Superior de Estudios Vedicos Carrera 3a. No. 54A-72, Bogota,

Colombia. Tel. 2559842

Instituto de Estudios Vedicos

Venezuelu. Tel. 662-7242

Apartado postal 647, Santo Domingo, Republica Dominicana

Instituto de Estudios Vedicos Prolongacion Ave. Espana, Ensanche perellot No. 3 Santiago, Republica, Dominicana.

P. O. Box 64 (or 84) Badger, Ca, 93603 U.S.A. Tel. (209) 337-2356

99, 10th. Ave.

Sydenham, Jonannesburg, South Africa Sri Chaitanya Saraswat Math

Sri Chaitanya Saraswat Math Calle Reforma No. 864 Sector Hidalgo, Guadalajara, Jal, Mex.co.

Calle Sur 5 No. 50 Orizaba, Veracruz Mexico

N. S. S. S. Ashram 162-16 77th Road, Flushing. New-York, 11366 U.S.A.

V.T. S.S. Ashram R. Dr. Miranda de Azvedo 879 Cep. 05027 pompcia, Sao paulo, S.p. Brazil

Printer: —Sri Hari Charan Brahmachāry & Sri Rāma Chandra Brahmachāry Sri Chaitanya Saraswat Printing Works Sri Chaitanya Saraswat Math Kolerganj P. O. Nabadwip Dt. Nadia, West Bengal, India

### Publications from Sri Chaitanya Saraswat Math

## শ্রীতেন্য-সারম্বত মঠ হইতে প্রকাশিত ও প্রাপ্তব্য গ্রম্বাবলী

1. শ্রীভক্তিরসাম্ত্রসন্ধ্ (পুৰেণ্বিভাগ ও দক্ষিণ-বিভাগ ) 2 শ্রীভক্তিরসাম্ত্রসন্ধ্ ( প্রিমবিভাগ ও উত্তর বিভাগ ) যাত্রস্থ 8. খ্রীশ্রীপ্রপান জাবনামতেম্ 4. শ্রীশ্রীমাভাগবত গাঁতা, 5. শ্রীশারণাগতি 6. কল্যাণ-ক্ষপত্র 7. প্রতিত্ত্ত্ত্বেক ৪. প্রীচেডন্যাদেবের বৈশিষ্টা 9. প্রীকৃষ্কেশ্যাত 10 গীতাবলী 11. পরমার্থ-ধর্ম-নিণ্য় 12. উপদেশামূত 13 জচ্চ'ল কল 14. জ্রীগোড়ীয়-দর্শন 15. কীর্তান-মজ্যা 61. শ্রীরুঞ্জ সংহিতার উপসংহার 17. শ্রীপ্রেমধধাম-দেব ভোতম 18. আমৃত হিদা 19. শ্রীগোড়ীয় গীডাপ্লাল 20. শ্রীগোড়ীয়-পূম্ব তালিকা 21, শ্রীকুঞ্চান্শীলন সংঘবাণী। 22. Ambrosiā in The Lives of The Surrendered Souls. 23. The Search for Sri Kṛṣṇa: Reality The Beautiful (English, Spanish & Italian). 24. Srī Guru & His Grace (Eng. & Spanish). 25 The Golden Volcano of Divine Love. (Eng. & Spanish ), 26. Śrī Śrimad Bhāgavad Gitā, The Hidden Treasure of The Sweet Absolute. 27. Śrī Śrī Prapanna Jivanāmritam (Life Nectar of The Surrendered Souls) 28. Loving Search For The Lost Servant 29. Relative-Worlds. 30. Śrī Śrī Prema Dhāma Deva Stotram (Eng. Beng. Hindi. Spanish. Dutch & French ) 31. Reality By Itself & For Itself. 32. Levels of God Realization The Krena Conception. 33. Evidencia. 34. Śrī Gaudiya Darsan. 35. The Bhāgavata. 36. Sādhu Sanga. (Monthly) 36. La Busqueda De Śrī Krena. 38. The Search. 39. The Divine Message. 40. Haridas Thakur, 41. The Guardian of Devotion, 42. Lives of The Saints 43. Subjective Evolution. 44. Ocean of Nectar.

